E(FINGE

conocimiento - reflexion - didglogo
S 5/ D —

_ GAEsEINEE

JJI' ‘ —.’ 2 ?
- | f’T 7. =) %

...\

Revista digital n.°156  Febrero 2026

Atenea y el ajedrez de la vida Hildegarda de Bingen

El plan B y la cadena rezagada El invierno y los misterios del punto
Dialogo improbable entre fe y razon Pauline Viardot

Historia del vestido: Egipto ¢A quién somos fieles?

Marie Bonaparte, discipula de Freud El atomo y la materia

Guanches: tierra de valientes El filésofo autodidacta




SUMARTL

4 ATENEA y el ajedrez de la vida I I EL PLAN B y |a cadena rezagada

Historia del VESTI[]I] Egipto
IE Dialogo mpruhahle en

s FEYRZI]N 22 W F

3'] MARIE BONAPARTE 3 4 GUANCHES

CBECFINGE

conocimients - reflexion » didlogo

Revista digital n.” 156 Febrero 2026
www.revistaesfinge.com
ISSN: 29524784

MESA DE REDACCION:

Y.

M.2 Dolores F.-Figares, subdirectora
Fatima Gordillo, coordinadora
Miguel Angel Padilla, mesa editorial
Juan Carlos del Rio, webmaster
Gabriele Ruskenaite, edicion de contenidos
Esmeralda Merino, estilo v correccion
Lucia Prade, suscripciones v redes sociales

Esfinge es una revista publicada por la
EDITORIAL NA, impulsada por la Escuela de
Filosofia de la Organizacion Internacional
Nueva Acrépolis en Espaiia, para promover
el conocimiento, la reflexion y el didlogo,
como medios gue proporcionen, en estos
tiempos convulsos, herramientas vdalidas
para el respeto y la convivencia de los seres
humanos entre si y con su entorno.

La opinidn vertida por los autores de los articulos,
no ha de ser estrictamente la misma de la mesa
editorial.




Buscar el conocimiento

Podemos celebrar una vez méas que nuestra revista, mejor dicho, nuestros colaboradores
de Esfinge han hecho este mes un ejercicio muy elegante para encontrar desde la
diversidad un camino hacia la unidad del conocimiento y la sabiduria.

Senialaremos algunos trabajos que nos han llamado la atencion, empezando por «El
atomo y la estructura de la materia», que abre las reflexiones que nos presenta la
ciencia, con la ayuda de los fil6sofos y cientificos que nos ofrecen las respuestas que
estamos buscando para comprender las interacciones de las fuerzas, como nos muestra
nuestra experta Isabel Pérez.

Por su parte, nuestro colaborador José Carlos Fernandez busca desvelar lo que llama
«los misterios del punto» y nos anima al «uso de la analogia» para comprender las
verdades que nos ofrece la ciencia.

Entre estos dos puntos, nos encontramos con temas relacionados con la sociedad, la
historia, el arte y, como siempre, con la filosofia, como punto de referencia para la
diversidad en la que nos honramos en buscar para encontrar la unidad, que da sentido
a todo.

El Equipo de Esfinge



~ ATENEA

ez de la vida

7

Rodxiguez,
ered, A?ontse Reboll

Hay muchas ocasiones en que la vida se nos presenta como una apasionante partida de
ajedrez. Nos encontramos ante el imaginario tablero del mundo, intentando ser precisos
en cada uno de nuestros movimientos, tratando de no equivocarnos en las mas
arriesgadas decisiones, y deseando salir airosos de todas las dificultades. A veces vemos
como se truncan nuestras jugadas mas estudiadas, como la partida se nos pone a favor
unas veces o en contra otras; pero también sabemos que «el tablero» siempre nos ofrece
nuevas posibilidades. Tampoco conocemos cuanto durara la partida y si sacrificaremos
nuestras piezas mas queridas. Pero mas alld de la incertidumbre, percibimos la
presencia inspiradora de Atenea, la diosa de las artes, la razon y la inteligencia. Ella nos
observa desde lo méas alto, con sus enigmaticos ojos verdes, alentandonos en los
momentos complicados y recorddndonos que, en el juego de la vida, la inteligencia y la
estrategia son dos armas fundamentales para obtener el triunfo.

Existen muchos juegos de mesa en los que se usan palabras, cartas, o tableros. Muchos
de estos juegos son milenarios, y los utilizamos hoy como un mero entretenimiento
mientras disfrutamos de la buena compainia familiar o de una sana competicion entre
amigos. Y es que lo ludico siempre ha estado presente en la vida del hombre. Se sabe
que en Mesopotamia se conocian los juegos de mesa dos mil afios antes de Cristo. En
el antiguo Egipto se jugaba al senet, del cual queda constancia en varias ilustraciones
de la época. En la Grecia de Platén se nos describe un juego denominado petteia, que
exigia habilidad y entrenamiento.

Cuando jugamos, esperamos que la diosa Fortuna nos acompane, pues creemos que
nuestro éxito o fracaso depende, en gran medida, de dos factores importantes:
posibilidad y suerte. Si bien en nuestro mundo occidental hemos perdido el saber oculto
que esconden muchos de estos juegos populares y hoy los consideramos un pasatiempo



que no necesita un alto grado de preparacion, no ocurre lo mismo con los juegos
estratégicos, donde, ademas de disfrutar de nuestro tiempo de ocio, tenemos la
posibilidad de desarrollar aptitudes como la concentracion, la habilidad, el
razonamiento, e incluso la intuicién. Este es el caso concreto de un milenario juego, el
ajedrez.

Pero écudl es el origen de tan extraordinario juego?, épor qué ha despertado el interés
de hombres y mujeres de todos los lugares y épocas? La version més extendida apunta
que es originario de la India y fue transmitido al Occidente medieval a través de los
persas y los arabes. Sin embargo, existe una referencia en la obra de Platén, Fedro o
Del amor, que sitda su origen en Egipto, atribuyéndole al dios Thoth su invencion.

La primera referencia del ajedrez que ha llegado hasta nuestros dias aparece en el
Vasavadatta, prosa sanscrita del romance, y en el Mahabharata. Se cree que tiene un
origen brahmanico, pues el diagrama de 8x8 contenido en su tablero es de caracter
claramente sacerdotal. Esto confirmaria que su origen no fue ladico, sino mas bien
sagrado. A lo largo de los anos, las reglas y la forma externa de este juego han ido
variando, pero la esencia de sus ensefianzas ha permanecido intacta.

Dicen los expertos que los buenos jugadores de ajedrez, entre otras habilidades,
adquieren la capacidad de saber aislarse del exterior, desarrollando una gran
concentracion acompafiada de una buena dosis de inteligencia estratégica, o lo que es
lo mismo, la capacidad de tomar decisiones con rapidez. El ajedrez es considerado un
juego totalmente racional y exige una realidad de célculo. Pero ademas de activar una
mente logica y calculadora, el buen ajedrecista necesita traspasar la barrera mental y
desarrollar cierto grado de intuicion. Este es un hecho confirmado por los méas grandes
ajedrecistas de los ultimos tiempos, quienes han logrado derrotar a algunos modernos
ordenadores de logica aplastante.

En la India tradicional, el juego del ajedrez era utilizado para cultivar la estrategia, una
facultad necesaria para el gobierno y la defensa. Por eso, siempre estuvo en estrecha
relacion con el arte de la guerra. Dos contendientes, dos ejércitos enfrentados entre si,
en los cuales destaca una jerarquia necesaria para el combate: un rey, que representa
el centro del juego; a su lado, su consejero o reina, y un dios moviendo las piezas con
inteligencia y no dejando nada al azar.

El fil6sofo siempre ha encontrado una clara similitud entre el ajedrez y la vida. Cada
jugador tiene libertad para mover sus piezas siguiendo unas normas basicas y rigurosas,
sin olvidar que sus movimientos no tienen vuelta atras. El jugador puede elegir entre
varias posibilidades y cada movimiento traera una serie de consecuencias ineludibles,
algo que recuerda la antigua ley del karma. La victoria no vendra, pues, de movimientos
ciegos y espontaneos, sino a través de una accion basada en el conocimiento de las
normas y posibilidades y gracias a unos movimientos ejecutados con inteligencia.
Simbolicamente, el ajedrez nos ensefa que, para vivir en plenitud la vida, debemos
tener conocimiento de sus leyes universales, es decir, necesitamos aproximarnos cada
vez mas a la sabiduria.

Atenea, diosa de la sabiduria en Grecia, tiene en si misma y en sus simbolos, facultades
que se pueden relacionar con el simbolismo del juego del ajedrez.



El tablero

Es el lugar donde se desarrolla la trama del juego. Es una figura geométrica de cuatro
lados iguales, un cuadrado, que representa simbolicamente el cuaternario o personalidad
del hombre y el campo de accion de las fuerzas divinas. Es decir, que es en nuestro interior
donde se va a desarrollar la eterna lucha entre el bando de la luz y el de las sombras.

El tablero queda dividido en una cuadricula de sesenta y cuatro casillas, dentro de un
diagrama 8x8, la misma construccion que posee el cuadrado magico alquimico de
Mercurio-Hermes, cuya funciéon, ademés de instructora y educadora, era iniciatica. Esta
division (en geometria sagrada, son dos cuadrados superpuestos), muestra el cosmos
en todas sus posibilidades junto con las fuerzas que operan en el universo y en el
hombre. El 8 simboliza el movimiento eterno y la espiral de los ciclos.

Si, por otra parte, aplicamos la reduccién teoséfica al nimero 64 (6+4), obtenemos 10
(1+0=1), es decir, que bajo la realidad ilusoria de 2 (dos ejércitos, dos colores) se
esconde la Unidad.

La armoénica alternancia de los colores blanco y negro en el tablero nos muestra la
manifiesta complementacion de los opuestos del universo. Asi, en el ajedrez
aprendemos que la luz y las tinieblas, el dia y la noche, el bien y el mal, se oponen pero
también se complementan, porque uno no existe sin el otro. Existe un significado de
orden metafisico en los colores blanco y negro, siendo el blanco el color de lo
manifestado y el negro de lo no manifestado.

El juego

Dos ejércitos, devas y asuras han de disputarse el tablero del mundo. Un ejército blanco,
el cual simboliza la luz, entra en combate por un principio: el espiritual; el ejercito negro
simboliza las tinieblas en el hombre. El cometido y el simbolismo del ajedrez nos hace
recordar las batallas relatadas en el Baghavad Gita, cuando los chatrias o guerreros
luchan a favor de la parte divina del hombre.

El rey

Es el sol, el corazon, la ley y el orden, representante divino sobre la tierra. A semejanza
de las batallas tradicionales, el proposito final del juego es cercar al rey enemigo, pues
la muerte de este significa la victoria. El término «jaque mate» con el que se da término
a la partida deriva del persa shamat, ‘el rey esta perdido’. Alcanzar al rey (el centro) es
sinébnimo de dejar atras el laberinto de los sentidos, de acabar con el mundo de la
ilusion. El vencedor, por tanto, se hace con la supremacia del mundo superior.
Curiosamente, el escaso movimiento de esta pieza sobre el tablero tiene su simbolismo:
el rey, al estar manifestado en la materia, ve limitados sus movimientos.

El rey, en el mito de Atenea, es su padre Zeus. De joven destron6 a Cronos (Saturno), y
vencio, junto con sus hermanos y con los ciclopes, a los otros titanes y a los gigantes.
Con esa triple victoria se afirmé su poder como sefior absoluto del mundo y cerr6 el
ciclo de las divinidades tenebrosas, de las fuerzas desordenadas que, como Cronos —el
tiempo— todo lo corrompen y destruyen. Para los fil6sofos, su triunfo simboliza la
victoria del orden y la razon sobre los instintos y las pasiones.



En las leyendas mas antiguas, Zeus es descrito como el méas joven de los Cronidas
—hijos de Cronos— a quien, en el reparto del mundo, cupo el dominio del cielo y la
responsabilidad de los fendmenos atmosféricos.

Es él quien abre a los hombres el camino de la razén y les ensefia que el verdadero
conocimiento solo es obtenido mediante el dolor. Pero no asiste impasible a los
sufrimientos humanos; al contrario, se compadece y hasta sufre por ellos. Solo que no
se deja llevar por las emociones, pues es la imagen de la justicia y de la razén. Sabe que
no puede intervenir en las decisiones personales: cada cual debe vivir solo la propia
experiencia. Se limita a premiar los esfuerzos sinceros y a castigar las impiedades.

La reina o consejero

Es un potente simbolo de poder y feminidad. En la guerra, el rey contaba con un consejero
para planear la estrategia. En la version europea, el gran visir fue sustituido por la imagen
de la reina. La union entre el rey y la reina simboliza el equilibrio y la armonia.

Palas Atenea, diosa de los guerreros victoriosos, lo es porque en su nacimiento aparece
armada y dispuesta para su mision. Nace directamente del craneo paterno. Atenea
presidia las batallas, pero solo para conducirlas a la victoria y, a través de la victoria, a
la paz y la prosperidad. Cuando la guerra ha sido librada y la paz establecida, es entonces
cuando la diosa Atenea reina en toda su gentileza y pureza, ensefiando a la humanidad
a disfrutar de la paz e instruyéndola en todo lo que da belleza a la forma humana, en la
sabiduria y el arte.

Antes del comienzo de la batalla, los guerreros sienten su presencia inspiradora,
deseando probar su heroismo. La diosa, sacudiendo su temible égida, corre a través de
los grupos llamados a las armas. En un momento habian aplaudido con jtbilo la idea
de volver a la patria. Ahora la olvidaron por completo. El espiritu de la diosa hace
estremecer todos los corazones en furioso ardor bélico.




Lo que Atenea muestra al hombre, lo que inspira y quiere de él es la audacia, la voluntad
de vencer y la valentia. Pero todo esto no significa nada sin la prudencia y la claridad
ilustrada. De estas virtudes se origina la hazafa y se completa la esencia de la diosa de
la victoria. La luz de Atenea brilla no solo para el guerrero en la batalla. Alli donde se
den hechos notables y se consigan luchando a través de la acciéon y del heroismo, ella
esta presente.

Atenea es, ante todo, guerrera por excelencia. En este sentido se opone a Ares, dios de
la furia irracional, que lanza al hombre contra el hombre en un furor asesino. Frente al
poder ciego del hijo de Zeus y Hera, Atenea simboliza la justicia en y para el combate;
Atenea es la razon que domina el impulso.

El alfil o el elefante

En sus origenes, esta pieza era representada por un elefante «pil», y en ocasiones tenia
forma de colmillo, aunque no debemos olvidar que, para los orientales, el elefante era
simbolo de sabiduria. El movimiento diagonal del alfil, siempre siguiendo casillas de
un mismo color, simboliza la continuidad existencial y la lealtad hacia las reglas.

A veces se representa como una columna. Ella es el soporte: representa el eje de la
construccion y liga sus diferentes niveles. La columna con su capitel simboliza el arbol de
la vida. El arbol, por otra parte, ha dado forma a la columna. «La inmensa mayoria de las
columnas egipcias, por ejemplo, son una trasposicion en piedra de los soportes vegetales,
troncos o haces de tallos, que bastaban antiguamente para soportar los techos de madera.

En el arte grecorromano habia también columnas votivas y triunfales. Destinadas a
conmemorar ofrendas solemnes, se entregaban tras los acontecimientos importantes,




como grandes victorias y servicios insignes, y llevaban una dedicatoria. Los romanos
elevaron grandes columnas triunfales en honor de un hombre o una hazafia.

La torre o el carro de combate

Las piezas utilizadas por los arabes incluian carros de guerra, los cuales fueron
sustituidos en Occidente por torres. Su movimiento rectilineo atraviesa indistintamente
las casillas blancas o negras, y esta en relacion con lo viril y masculino. Si observamos
la posicion de las torres en el tablero, una en cada 4ngulo del mismo, nos muestra un
tablero con apariencia de castillo con cuatro torreones. Porque la verdadera batalla esta
dentro de nosotros, de nuestro propio castillo interno. El castillo es simbolo de fuerza
y poder, de proteccién y sustento, donde se unen lo masculino y lo femenino.

La construccion de una torre evoca inmediatamente la puerta del cielo, cuyo fin es
restablecer, mediante un artificio, el eje primordial roto y elevarse por él hasta la
estancia de los dioses. En las construcciones militares, la torre era un simbolo de
vigilancia y ascension.

Las torres de la Edad Media podian servir para acechar eventuales enemigos, pero
poseian también un sentido de escala: relacion entre cielo y tierra, que comprendia
diversos grados. Cada piso de la torre sefialaba una etapa en la ascension y estaba fijada
sobre un centro (centro del mundo). El atanor de los alquimistas toma la forma de una
torre para significar que las transmutaciones perseguidas en sus operaciones van todas
en el sentido de una elevacion: del plomo al oro, y en el sentido simbolico, de la pesadez
carnal a la espiritualizacion pura.

La virtud platonica de la fortaleza esta representada como una joven que lleva en sus
manos una torre. La diosa egipcia Neftis lleva una torre en la cabeza.

El caballo o el caballero

Representa a la caballeria en un combate. De hecho, esta pieza es llamada caballero en
todos los idiomas salvo en el espaiiol. La forma actual del caballo se la debemos a Fidias,
un insigne escultor de la Grecia antigua. Fidias elabor6 dibujos detallados de cabezas
de caballos, los cuales se han usado como modelos para la pieza actual. Los saltos del
caballo, alternando un color u otro, en forma de L, son simbolo de ritmo e intuicion.

Atenea lleva dos caballos alados, uno a cada lado de la esfinge, en el centro superior del
casco. El caballo no es un animal como los otros, es la montura, el vehiculo, el navio, y
su destino es inseparable del humano.

Los caballos alados como Pegaso representan no la fusion de los dos planos de arriba y
de abajo, sino el pasaje, la sublimacion del uno al otro. Pegaso lleva un rayo a Zeus, que
representa al sabio iniciado.

Atenea suele llevar en su casco penachos y colas de caballo. En la Antigiiedad se
consideraba que el cabello del hombre y el pelo de los animales era receptaculo y
retenedor de la esencia vital que, con frecuencia, se escapa con otras emanaciones del
cuerpo. Esta estrechamente relacionado con muchas de las funciones cerebrales, por
ejemplo la memoria. Atenea, es llamada también Escenias, la vigorosa, e Hippia, pues
enseno al hombre a domesticar a los caballos.



El pe6n

Los peones son la tropa ligera y ocupan la primera linea de combate. Representan el
sacrificio, pues no dudan en exponer sus vidas para defender la integridad de piezas de
maés valor en pos de la victoria. Representan al hombre comin que intenta atravesar en
el tablero los siete grados de iniciacién para alcanzar la octava casilla, como meta del
Iniciado. Una vez alli, tiene la posibilidad de volver al «tablero de juego» para ayudar
a sus hermanos. Este simbolismo nos recuerda el mito de la caverna platonico, donde
aquel ser humano que tiene la oportunidad de escapar del ilusorio mundo de la caverna,
una vez alcanzado su objetivo, tiene el deber de regresar a la oscuridad de la caverna
para ayudar a sus compaileros. El mismo objetivo que el peon del ajedrez.

Atenea escogi6 la lechuza porque esta ave ve en la oscuridad de la noche, y la diosa
quiere que el hombre sabio vea las cosas en profundidad, por escondidas que parezcan.
La lechuza esta apartada en lugares solitarios, y asi debe hacer el hombre que quiere
adquirir sabiduria, concentrarse, aislarse de las cosas externas. La lechuza representa
la filosofia. Dicen que Atenea la prefiri6 a la charlatana corneja, para evitar que los
hombres confundiesen a los sofistas con los filosofos.

Es posible que esta ave acompafie a Atenea —a veces esta posada en su cabeza— porque
en tiempos antiguos pudo ser una diosa alada, con todo el simbolismo que puede tener.

Ateneay los héroes

Mas significativo todavia que su reinado sobre ejércitos y ciudades son sus vinculos con
las personalidades que sobresalen por su vigor. Es la hermana divina, la amiga, la
companera del héroe en sus acometidas porque su cercania lo alienta, inspira y hace feliz
en el momento oportuno. Los antiguos cantares narran la historia de muchos hombres
agraciados de esta manera. Ella es el esplendor del momento claro y vigoroso en el que el
éxito ha de llegar, como la Niké alada vuela de las manos de la diosa hacia el vencedor
con la corona. Ella es la omnipresente, cuya palabra, cuyo ojo resplandeciente, halla al
héroe en el momento oportuno y lo inspira para el trabajo practico y viril.

Canciones y obras plasticas la colocan al lado del mejor combatiente. Heracles, Tideo,
Aquiles, Odiseo y otros muchos poderosos confian en ella. En el momento de la decision,
sienten un divino aliento y, a menudo, ella est ante sus 0jos, en el entusiasmo del mayor
riesgo. Anima a sus héroes, levanta su divino brazo y lo increible acontece; una sonrisa
de la diosa saluda al vencedor.

Asi, senora, esperamos tu sonrisa si salimos vencedores de esta partida de la vida.

Bibliografia

Mitos griegos, Robert Graves. Ed. Alianza.

La Iliada, Homero. Ed. Bruguera.

La Odisea, Homero. Ed. Bruguera.

Filosofia secreta, Juan Pérez de Moy. Ed. Glosa.

Los dioses de Grecia, W. Otto. Ed. Universitaria.
Teofania, W. Otto. Ed. Universitaria.

Mitologia del ajedrez, Francisco L. Cardona. Ed. Olimpo.

10



DPLAN B

En la vida hay momentos en que las cosas ocurren facilmente, decimos que van «sobre
ruedas» y esa imagen nos evoca el sedoso y musical deslizar entre engranajes (*insertar
suspiro*). Pero la realidad es que también hay situaciones en que las cosas no fluyen;
en esos momentos parece que avanzaramos casi a trompicones.

En la naturaleza hay un ejemplo llamativo de un par de «<hermanos» al que a uno parece
sonreirle la fortuna mientras que al otro le toca arar con sus propias manos. La
replicacion del ADN es un acontecimiento que requiere un alto gasto de energia, cada
segundo se esta replicando alguna célula en algun sitio del cuerpo humano (la ciencia
reconoce que existen células que nunca se renuevan, como las del cristalino o la retina;
sin embargo, tienen la capacidad de hacerlo. Un potencial que se estad investigando
ahora mismo).

Este proceso es importante porque cada célula que forma el cuerpo humano esta
destinada a contener un ntcleo con ADN (estrictamente hablando: no todas. Las
plaquetas —células atipicas— no lo tienen y los globulos rojos lo pierden en la madurez
a cambio de espacio donde albergar més oxigeno).

El ADN humano esta formado por dos cadenas —diriamos idénticas—, pero la realidad
es que, ademas de complementaria, una es el espejo de la otra. Las llamamos
antiparalelas porque, si fueran dos serpientes, una estaria mirando la cola de su hermana.
Las dos cadenas se van desenrollando progresivamente y, a ese ritmo, se van copiando.
En el ejemplo del dibujo de las dos serpientes, es como si nos fueran revelando el dibujo
de a poco. Ya se ve que el suspense no es un invento cinematografico.

A la hora de replicar el ADN, el mecanismo de copiado limita la direccion. Tal como
nosotros escribimos de izquierda a derecha, el ADN tiene una regla para dibujar a su
serpiente: debe dibujar primero la parte mas cercana a la cabeza. Cuando marchamos

1"



cabeza-cola (direccion 5- 3"), el avance ocurre de forma fluida. La cadena «diestra» no
tendra problema alguno en la lectura: las enzimas que participan del proceso van
leyendo y, ante el dictado, se ensamblan proteinas sin interrupciones.

La replicacion total del ADN tarda entre seis y ocho horas, es un proceso impresionante
donde es indispensable el orden, el trabajo en equipo de una «maquinaria enzimatica»
(las enzimas son proteinas que dan y ejecutan instrucciones) sumado a la presencia
necesaria de un stock de materiales de ensamblaje. En esta jornada de trabajo se estan
leyendo y copiando cincuenta nucleétidos por segundo (de los hasta 3.054.000.000 de
nucleo6tidos que tiene el ADN humano masculino y los 3.095.000.000 de nucle6tidos
del ADN femenino).

Esto es como si un senor que cortara el césped de un campo de fttbol y tardara un afio,
llama en su ayuda a tres mil amigos, que entonces tardaria seis horas. Porque la verdad
es que pueden existir hasta tres mil puntos de origen de inicio de este copiado (de los
hasta cincuenta mil puntos posibles. La IA me sugiere que use la metafora de la forma
en que se optimiza el tiempo de pintura de un mural si varios artistas trabajan con una
seccion... Sean suyos los créditos).

Pero ¢qué pasa con la cadena orientada hacia atras? Para la serpiente colocada cola-
cabeza, quien copia esta cadena vive algo parecido a la persona que escucha el final de
un chiste. Retiene el final y, cuando le cuentan el principio, solo debe unir las dos ideas
y tendra el chiste completo. La cadena rezagada (lagging en inglés) empieza todos los
chistes por el final, y por eso debe hacer un esfuerzo extra para poder unir los dos trozos
de informacién que los de la otra cadena escucharon de un tirén. Estos trozos se
conocen como fragmentos de Okazaki en honor a Tsuneko Okazaki, la investigadora
japonesa que los descubri6 en 1967.

12



Existe una enzima especial encargada de pegar ambos trozos del chiste, la ADN ligasa,
que también participa en la union de trozos de la cadena rapida, la lider. Porque
recordemos que también ahi varios artistas han empezado «el mural de la serpiente»
por lugares distintos y siempre se necesita alguien que cuide el estilo de la pintura en
los fragmentos de fusion.

Ademas de recordar algunos aspectos maravillosos de la genética humana, este articulo
tiene como intencion hacernos reflexionar sobre coémo esa cadena rezagada representa
«la via incomoda de la vida». Nos evidencia que, cuando algo nos es dificultoso, no
significa que se trata de algin castigo; simplemente es un punto de vista diferente, otra
posibilidad. De hecho, la existencia de la cadena rezagada es una garantia de que existe
un objetivo en la naturaleza, tan claramente trazado que debe ser cumplido a cualquier
coste. Pero para eso hemos de tener un plan B. También nos pasa a las personas en la
vida: tenemos un proyecto y, siendo optimistas, esperamos que salga tal como lo hemos
sofiado, pero de no ser asi... El profesor de filosofia y maestro de la vida Jorge Angel
Livraga hablaba de las armas rotas; a veces nos vemos obligados a luchar con «armas
rotas».

¢Es esto una desgracia? Definitivamente, es incomodo, pero ciertamente no es
desgraciado. Las dificultades de la vida, de las que nadie o nada esta exento (el ADN lo
prueba) existen para hacernos mas fuertes. Asi como el captcha, al verificar que somos
humanos, pone a prueba nuestra imaginacion, nuestra flexibilidad, nuestra tenacidad de
seguir intentando, nuestra capacidad de relacionar elementos o incluso nuestra cualidad
Iadica, muchas pruebas de la vida ponen a examen justamente estos elementos.

La palabra prueba tiene origen en Pro —del latin delante y la raiz indoeuropea Bheu—,
‘crecer, desarrollarse’, de donde tenemos la palabra probo: algo que es valido y bueno
porque ha sido probado.

Es poco posible que el universo necesite garantizar que somos humanos, pero tal parece
que a veces hemos de demostrarnoslo a nosotros mismos. Esperar que todo sea sencillo,
automatico y gratuito es un lugar imposible al que solemos escapar con frecuencia, una
proteccién infantil, porque cuando, riendo, nos deslizamos por el plano inclinado en
un trineo, casi se nos olvida que una vez subimos arrastrdndolo montafia arriba. Las
dificultades y lo incomodo son un constante despertador para no dormirnos, el
aprendizaje y esfuerzo que nos permite, en el futuro, hacer las cosas casi con los ojos
cerrados.

En el siglo V a. C., Sécrates se hacia llamar a si mismo el tdbano de Atenas. Este filosofo
tenia a mucha honra no enganarse, no caer en la tentacion de la comodidad, no dejar
de aprender nunca y no perdonarse una vida sin examen. Y eso mismo trat6 de
contagiar a la Grecia de su tiempo. El ADN nos recuerda las dos opciones de la vida:
puedo hacerlo facilmente o puede ser que me cueste un poco més, pero aquello que
debo hacer voy a hacerlo. Si el objetivo esta claro, depende de mi su realizacion y no de
las circunstancias. La flexibilidad que exige el plan B es un regalo, el crossfit gratuito
de la vida para que nadie se duerma y se deje dominar por la pereza.

Los seres humanos tenemos casi 30 billones de células. A eso le sumamos los otros casi
40 billones de microorganismos que nos colonizan (la microbiota), nos acompafan y

13



nos educan (a su vez cada una con su propio ADN). A la suma de ambos genomas se la
conoce como pangenoma y permite, fantasias aparte, que nos convirtamos en un
superorganismo. Si tenemos posibilidades insospechadas a nivel biologico, con mas
razon las tendremos a niveles metafisicos. Ya nos recomendo6 Aristoteles, aun cuando
seamos mortales, no vernos pequenos, no reducirnos a una condicién mortal,
desatarnos de esos lazos y vivir de acuerdo a lo mejor que existe en nosotros. ¢Co6mo
podriamos conocer lo mejor si nunca lo hemos puesto a prueba?

La «cadena rezagada» se llama asi porque le toca esperar un poco para dibujar a la
serpiente, necesita que se descubra algin trozo coherente que ella sea capaz de copiar.
Pero apenas ella comprende, actiia. Su replicacion no es diferente significativamente
en el tiempo de la de su hermana. Ambas terminan casi simultaneamente. Porque la
dificultad puede hacer en nosotros desarrollar habilidades nuevas, insospechadas.
Podemos aprender lecciones del ADN porque nos ocurre lo mismo: a todos nos es util
conocer y respetar los métodos de trabajo, de velocidad, los ritmos (tanto propios como
de los demés). La verdad es que no importa quién haya empezado la carrera: lo
importante es que todos llegaremos; y si —como nos dicen los sabios— en lo pequefio
es como en lo grande, es posible que ademaés lleguemos todos juntos.

Bibliografia

Revista. Fondo Editorial Biogénesis de la Universidad de Antioquia. Nimero 2006.
Biologia de la célula. Articulo «Replicacion del ADN», Pablo J Patifio et al. Facultad de
Medicina de la Universidad de Antioquia.
https://www.macula-retina.es/descubren-mecanismo-de-bloqueo-de-la-regeneracion-
de-retina/

https://www.youtube.com/watch?v=wKu_P3hUX50&t=84s
https://www.studocu.com/es-mx/document/centro-universitario-uteg/biologia-
molecular/revolucionando-el-adn-tsuneko-okazaki-y-la-fragmentacion-que-cambio-la-
biologia-molecular/101512961

14



La historia que vamos a narrar sucedié hace mucho mucho tiempo, tanto que su final
quedo6 escondido por las brumas de los siglos.

Deambulaban por los caminos del mundo Fe y Razon en un movimiento incesante,
ininterrumpido y constante, para llegar hasta todos los rincones humanos. Pasaban por
los lugares habitados méas diversos y se quedaban, bien aqui, bien alli, un tiempo de
variada intensidad. Como tenian que pasar por inmensos lugares, viajaban ligeras, nunca
a la par o al lado la una de la otra, sino una tras la otra, primero una y después la otra, y
primero la otra y después la primera, nunca juntas sino siempre persiguiéndose, ora una,
ora otra. Unas veces iban mas cercanas y otras, alargandose los caminos, quedaban muy
distanciadas. Nunca se perdian e incluso parecia que competian entre si. (Quién llega
primero? ¢Quién prevalece mas tiempo? ¢Cual es el camino mas corto?

En algunos lugares —los de menos habitantes—, estas viajantes se mostraban con
vestiduras muy humildes y eran vistas con ligereza. Ain conseguian ser reconocidas
por un aspecto simple y honesto, pero no retrasaban su estancia mucho por ahi. Sus
imégenes, fugaces, eran bastante para quien las veia. Y sabian que esto era suficiente
para el animo de esos humanos, que continuaban con su trabajo para sobrevivir. Incluso
para estas actividades materiales de subsistencia, sabian que les eran necesarias, pues
para cazar, o cosechar, o pescar, para cuidar, tratar o curar, tanto la una como la otra
eran siempre usadas. Sabian que habitaban desde siempre en el interior del ser humano,
por mas sincero que fuese, apareciendo, bien una, bien otra de modo alternado. Para la
supervivencia en el mundo, ahi estaba en acciéon Razén con toda su luz solar para ayudar
a esclarecer y solucionar situaciones inmediatas. Ante el enigma del otro mundo, ahi
estaba Fe con toda su grandeza misteriosa, incomprensible, con su poder de abarcar,
cosmica.

15



En los lugares més populosos, en los grandes centros en que la humanidad ardia en
actividad, estas dos compafieras aparecian de modo bien diferente. Sus vestimentas
eran esplendorosas, brillaban intensamente para poder ser bien vistas y contempladas.
Y su tendencia era permanecer mas tiempo para que sus efectos fueran mas
perdurables. En los centros de las ciudades, en los palacios de los poderosos, cortejaban
a los humanos mas ilustres, pues para ellos no era suficiente tan solo una sombra, una
imagen palida, sino el maximo resplandor que pudiera cada uno de ellos contemplar. Y
asi se movian a través de los siglos, siempre vigorosas y brillantes, estas dos damas
animadoras de la humanidad.

En cierta ocasion, en su continua peregrinacion al encuentro de los humanos,
avanzando en una senda accidentada y tortuosa sucedio algo inusitado. Tales caminos
eran laberinticos, mas debian ser cruzados. Como ya sabemos, andaban siempre
proximas pero separadas y asi continuaban sus jornadas, ora una delante, ora la otra.
En esta ocasion, en estas sendas enmarafiadas y sin saber como sucedio, iacabaron por
encontrarse frente a frente! Quedaron aterrorizadas.

—¢éQué haces aqui? —pregunt6 estupefacta Razon.

Fe, como miraba muy a lo lejos, ni conseguia darse cuenta de lo que estaba sucediendo
y pregunto:

—Disculpe, épasa algo?
—Amiga y hermana, ¢éno me reconoces?

—¢Amiga y hermana? Oh, épero qué sucedié? Nunca nos encontramos cara a cara,
¢como sucedio esto?

—Bien, quien suele preguntar soy yo, pero isé bienvenida a mi campo! —dijo Razén. De
hecho, yo misma estoy confusa con lo que sucedi6é y no encuentro explicacion...

—Ah, entonces, bienvenida a mi terreno, dijo con gracia Fe.

Este encuentro entre las dos caras de la Imaginacion, que nunca antes habia sucedido,
pues una estaba siempre de un lado y la otra del otro haciendo asi imposible estar cara
a cara, provoco un auténtico asombro coésmico y toda la naturaleza quedo paralizada.
El viento no sopld, las plantas detuvieron su crecimiento, los animales quedaron
inmoviles...

Aquella senda era muy estrecha e imposible de poder pasar a la vez. Ninguna podia
ceder la prioridad del paso a la otra, pues ambas son dos caras equivalentes. Ninguna
podia volverse para atras e invertir la marcha, el camino era siempre hacia adelante y
hacia arriba. En este infimo tiempo infinito, algo tenia que suceder...

—Querida hermana, ahora que el asombro ya se fue de estos parajes, podemos
solucionar esta situacion.

—¢Y buscar una solucion razonable? —bromeo6 Razon.

—Bien, algo tendremos que hacer. No podemos dejar al mundo en este impasse y espero
que aportes algo en contribucion. No me es suficiente poseerme a mi misma, estando
imposibilitada de caminar.

16



—Y yo, que soy camino ino puedo quedar aqui parada en contemplacion! Asi, si me
fuera permitido pasar, todo volveria a lo normal.

—Ah —expres6 Fe—, parece que esa conviccion de tener el camino abierto para pasar
esta bien enraizada. ¢Tienes argumentos que exponer en relacion con eso?

Y entonces quedo establecido que la inica solucion seria confrontar los puntos de vista.
Ciertamente, una argumentacion justa, honesta, correcta conseguiria terminar con tal
situacion embarazosa.

Entrando en la liza llena de vigor, y tal vez con algiin convencimiento, Razén comenzo
por esgrimir el primer argumento.

—Pues bien, queridisima amiga, respecto a la persecuciéon del mayor intento de
esclarecer a los seres humanos, yo estoy en primer lugar. Cuando se quiere caminar, lo
primero que hay que hacer es mirar donde colocar el primer paso. La realidad fuera de
nosotros tiene que estar bien definida, disefiada, recortada para que mis pies puedan
ser colocados en un lugar concreto y no correr el riesgo, por distracciéon o por tan solo
mirar hacia las estrellas, de caer inadvertidamente en un agujero delante.

—Espera un poco —dijo Fe—. Si entendi bien, afirmas que lo mé4s importante es esa
vision clara de lo que esta delante de nosotros, la percepcion de la realidad concreta y
fisica que nos otorga lo inmediato de la realidad, lo proximo de lo circunstancial... Pero
segun mi entendimiento, eso sucede porque ya se esta en el camino, el peregrino esta
en movimiento. Por eso pregunto: ¢cuando comienza o es el inicio de este movimiento,
de esa marcha a la conquista de lo desconocido, de esa bisqueda para contactar el
misterio de todas las cosas? ¢No habra un momento interno, oculto, invisible que
determina todo el movimiento posterior? ¢Esa decision es asumida con la vision clara

17



y objetiva de todos los pormenores de lo que ocurrira en la caminata? ¢O sera mas bien
un paso en direccion a lo desconocido, movido por mi misma, Fe? Y no quieras crear
una niebla basada en un contenido no siempre amplio puesto en este, mi nombre; bien
sabes que los humanos son propensos a la confusiéon y a quedar limitados con los
significados menores de los términos que usan, especialmente los términos relacionados
con objetos profundos y metafisicos, pues los términos de objetos fisicos son menos
propicios a estas nieblas. Para dar un paso, tendras que creer en aquello que aiin no es
tuyo, y solo podra ser tuyo si te decidieras a dar ese primer paso. De este modo, iyo voy
primero y soy la principal!

—Es evidente que no puedo dejar de concordar en este punto. Como Razdn, lo
importante es aproximarse a la verdad y no encontrar artificiosos raciocinios para
contrariar argumentos verdaderos. iPero no creas que te dejo el camino ya abierto! En
todo el proceso de la caminata, dices entonces que estas en el comienzo y abres esa
puerta del futuro. Ese es un momento intimo. La decision de iniciar algo parte de lo
maés profundo y misterioso de cada ser humano, algo empuja para ejecutar, realizar,
mas esa vivencia profunda e impulsora esté carente de vision, es tan solo la potencia, el
impetu y fulgor de una flecha dispuesta a ser disparada con el arco. ¢Pero quién la
dirige? Retira la vista del arquero y el poder de esa flecha sera inutil. Después del primer
paso, soy yo quien guio por sendas seguras a aquellos que se ponen en movimiento. Soy
su mirada, vision, comprension, entendimiento, pues cada pie colocado en la escalera
exige seguridad y fijeza. Los peldanos fragiles estan llenos de peligros y soy yo quien
permite fortalecer estos peldafios. En cada momento de avance, con mi luz, que irradia
hacia el exterior, permito que el peregrino avance con confianza y firmeza. Sin mi,
ningan paso es dado, pues solo resta una buena intencion sin la decision de colocar un
pie firme en el camino. Esta firmeza soy yo quien la otorgo.

18



—Pero entonces —pregunta Fe—, épiensas que estoy solo en el punto de partida y que
después quedo en reposo?

—No llego a tanto... Pero es evidente que soy yo quien acompaiio lado a lado al
peregrino. En cada pequeiio momento ahi estoy, ayudando en la distincion entre lo falso
y lo verdadero, permitiendo que la direccién sea la correcta y huyendo de las ilusiones
fugaces y atrayentes de la mentira, siempre dispuesta y queriendo ser vestida de verdad.

—Creo que me estas dando descanso en exceso —ironizo6 la Fe—. Afirmas que, contigo,
el peregrino puede y consigue estabilizar y construir el peldaio hacia donde acabo de
ascender. Mas, pregunto: épara qué pretende él realizar esto? ¢Por qué aplica tanto
esfuerzo en esa construccion externa y simultaneamente interna? Primero, creo que el
impulso inicial no se esfumo, no desaparecio y ain continia impulsando; segundo: éla
atraccion por el peldafio desconocido superior no esta también desempefiando su papel
de polo magnético? éNo sabes que esa atraccion por lo desconocido tiene mi nombre?

Por momentos, Razoén quedé meditabunda... éMantendra la fe en si misma? Y continu6
con sus reflexiones.

—Asi es, de hecho. No me puedo oponer solo por querer contrariar, y no puedo huir de
la verdad. Pero si tu naturaleza profunda tiene esa caracteristica, creo que los efectos
que produce en la gran mayoria de los seres humanos pueden no ser siempre tutiles, o
mejor, que puede tener efectos secundarios menos positivos. Ta estas, y muy bien, en
el impulso inicial hacia la Gran Peregrinacion, das el disparo de salida a lo més intimo
de cada ser humano. Esa primera captacion o intuicion de que la Verdad existe eres t1,
precisamente, quien la otorga. Pero infelizmente, la mayoria ahi queda, tan solo con
ese sentimiento de lo verdadero. Es un querer que nace... pero que rapidamente se
convierte apenas en creer... El agua fresca que baja de la sempiterna fuente de lo alto

4

il

S
s

19



de la montana corre bien al principio, pero pronto, al ser dirigida por los seres humanos
hacia canales cada vez mas estrechos, se lentifica hasta quedar estancada en rigidos
moldes doctrinarios.

Fe no perdi6 su oportunidad de intervenir:

—Sigo tu razonamiento, que me parece claro. Pero atin no entiendo bien la causa de
esos efectos perniciosos con los que se entretienen los humanos. ¢Es que me atribuyes
ami el acto de crear dogmas inamovibles?

—iClaro que no, seria un error grosero prohibido a la Razon! Hablaba de los efectos
secundarios provocados por ese impacto fulminante que generas. Ese impacto es tan
intenso, tan profundo, tan pleno de voluntad para quien lo vive que, facilmente, dicho
sujeto cae en la ilusidon de que ya esta alli, de que ya lleg6 al final del camino. Bien sé
que si no provocases ese impacto con tal intensidad, tampoco sucederia nada y el futuro
humano seria mucho maés tragico.

—Te entiendo —continu6 Fe— y ya he visto bien los efectos generados en los seres
humanos... pero no me pueden ser atribuidos los mares de dolores y horrores en las
luchas en mi nombre. Mas volvamos a nuestra cuestion: hay una gran confusion y
mezcla entre el hecho y el acto. La vision de un hecho no puede ser considerada como
acto de esa vision. El ver un hecho no implica su realizaciéon en un acto. Me explico: la
percepcion de lo verdadero, la visidon del faro a lo lejos, la luz al fondo del tinel, no
implica que ya se esté en la Verdad, en el farol, o que ya se sali6 del tiinel. Una distancia
enorme hay que recorrer para que sea una realizacién. Cualquier creencia es util para
dar la senial de salida, pero si no hay camino recorrido es porque no se sali6 de ese punto
inicial.

20



—Pues bien, écomo recorrer tal camino si no es ddndome la mano? —pregunt6 Razén—.
¢Como pasar de la potencia al acto, de lo posible a lo necesario, del hecho al acto? Estéas
de acuerdo en que es conmigo como avanzan los humanos. Sabes bien que todo el
camino es hecho de movimiento y que este solo es posible cuando hay desequilibrio,
pues si todo estuviese equilibrado en una balanza colosal, nada se moveria. Este
balanceo hacia un lado o hacia otro que el movimiento permite, es el que yo hago en mi
proceso de esclarecimiento, de hacer evidente. Voy oscilando, relacionando cosas,
imagenes, pensamientos, haciendo un movimiento oscilatorio por el cual lo falso se
desprende como una hoja seca. Este juego excelso que realizo es un bello ejercicio en el
camino de las ilusiones y estas son tantas que me obligan a este constante oscilar entre
lo verdadero y lo falso, la realidad y la ilusion, la verdad y la mentira. iSoy el gran agente
que posibilita extirpar el error!

— Tanta oscilacion que me llegas a parecer bipolar —ironizoé Fe. Es cierto que necesitas
esa linea geométrica cuya dimension tnica permite poner en juego dos puntos en
oposicion. iTu especialidad es relacionar! Sin la dualidad, équé serias? Vales también
por la existencia de lo falso y contra ello pretendes combatir, lo que es meritorio, pero
reconoce que estas metida en la multiplicidad y de ella intentas escapar. Por el contrario,
yo vivo inmersa en la unidad, nunca se me aproxima el monstruo de la duda, y la plena
vivencia de la certeza es el fundamento que no se conmueve.

—Pues bien, considero esa unidad como estatismo del inicio del camino que atn no se
comenzo y no como meta alcanzada. éNo consideras perjudicial que la inmensa mayoria
humana te venere en una unicidad de comienzo y que de ahi no salga? éQué seria de
los humanos si no estuviese yo para que salieran de ese estatismo en que aparentan ser
peregrinos pero tan solo vegetan en una inmovilidad perezosa? No te resto los méritos
que otorgas al darles la posibilidad de que lleguen a creer, a confiar, a que se abran a
posibilidades de algo méas que no solo el mundo material y objetivo. Mas tienes que
reconocer que ese impulso o motivacion inicial, del que hablabas hace poco, puede tener
su opuesto en un inmovilismo atroz. {Crees que esta bien que porque hayan sido
convencidos y unidos a una idea de verdad, con ella pasen toda la vida como si fuera
algo que hubieran ya realizado? Es el desequilibrio del movimiento el que los va a
impulsar al camino de ese descubrimiento.

—No te olvides que estoy en el comienzo y en el fin —dijo Fe—. iNo me coloques tan
solo en esa posicion! Ese fin, que es también bafiado por la unidad, estd impregnado
con mi savia, pues, ya que todo final es el comienzo de algo, ahi habitara el misterio,
pero ahora en otro grado de intensidad mas consciente. Yo estoy en las dos puntas, ta
estas solo en el medio... Yo soy una en esencia y dual en existencia; td eres dual en
esencia y una en la existencia.

Asi continuaba el didlogo entre estas dos famosas dialogantes en ese interregno del
tiempo. Y nosotros, metidos en el tiempo ininterrumpido, no conseguimos ya
acompainar el didlogo fructifero. Invitamos al lector a que juzgue quién debe pasar

KK*

21



Historia del VESTID(:
Egipto

L

@

 J

Résu a'%t 0 P_uertas

Prehistoria

La historia del vestido es una ciencia auxiliar de la historia al mismo nivel que la
arqueologia, a la que esta ligada y de la que aprovecha los mismos métodos. Se trata,
pues, de comparar textos y documentos con imagenes, fechados con la maxima
exactitud posible, para establecer puntos de referencia cronologicos precisos que nos
permitan estudiar la evolucion de las formas. Hay que contar con las convenciones
graficas y las interpretaciones decorativas propias de cada época, tener en cuenta los
posibles arcaismos, separar cuidadosamente la indumentaria real o auténtica de la
teatral y, también, todo lo convencional que se da habitualmente en los personajes
sagrados.

La historia del traje comienza mucho antes de que las civilizaciones de Egipto y
Mesopotamia hicieran su aparicion. En los ultimos afios, un gran ntmero de
descubrimientos y el estudio de las pinturas rupestres han proporcionado
documentacion mucho mas antigua. Los ge6logos han descubierto la existencia de una
serie de glaciaciones en las que gran parte del clima de Europa fue en extremo frio.
Incluso al final de las culturas paleoliticas la vida se desarrollaba en el limite de los
grandes glaciares, que enfriaban gran parte de los continentes. En tales circunstancias,
aunque los detalles del vestido se han podido determinar gracias a consideraciones
sociales y psicoldgicas, lo que resulta obvio es que el motivo fundamental para cubrirse
el cuerpo era preservarse del frio.

Los animales habian sido méas afortunados, pues no necesitaban abrigarse, y el hombre
primitivo se dio cuenta de que podia cazarlos para conseguir no solo su carne, sino
también su piel. En otras palabras, empez6 a cubrirse con pieles. Esto acarreaba dos
problemas: la piel del animal cubria sus hombros, lo que impedia ciertos movimientos

22



sobre todo a la hora de cazar; y dejaba parte de su cuerpo al descubierto. Por tanto, se
hacia necesario darle una forma, incluso careciendo de medios para ello.

Las pieles de los animales al secarse se vuelven rigidas y endurecen, por lo que resultan
intratables. Habia que encontrar algiin método para hacerlas suaves y flexibles. El
procedimiento mas sencillo era una laboriosa masticacion. Las mujeres esquimales,
incluso hoy dia, siguen practicando este método. Otro método consistia en humedecer
la piel y golpearla con un mazo, habiendo eliminado previamente los residuos de tejido.

Sin embargo, ninguno de los dos métodos era suficientemente satisfactorio, ya que si
las pieles se mojaban volvian a su rigidez y habia que repetir el proceso.

Cuando se descubri6 que al frotar aceite o grasa de ballena en la piel esta se mantenia
flexible durante mas tiempo hasta que el aceite se secaba, se adelanté mucho terreno.
El siguiente paso fue el descubrimiento de los tintes; y resulta curioso que las técnicas
bésicas de este proceso, tan rudimentarias desde sus comienzos, siguen utilizdndose
hoy en dia. La corteza de algunos arboles, sobre todo del roble y del sauce, contienen
acido tanico, que se obtiene por un proceso de maceracion de la corteza en agua.
Sumergiendo la piel en esta soluciéon durante un tiempo determinado, se hacen
definitivamente flexibles e impermeables.

A estas pieles ya preparadas se las podia cortar y dar forma; llegando asi a uno de los
grandes avances tecnolégicos de la historia de la humanidad, comparable en
importancia a la invencion de la rueda: la invenciéon de la aguja con ojo. Se han
encontrado gran cantidad de estas agujas hechas con marfil de mamut, hueso de reno
y colmillos de foca en las cuevas paleoliticas, donde fueron depositadas hace 40 000
anos. Este invento permiti6 coser unas pieles a otras y poder ajustarlas al cuerpo.

Mientras tanto, la gente que vivia en climas mas templados estaba descubriendo las
fibras animales y vegetales. Es posible que el afieltrado fuera el primer paso. En este
procedimiento se trata de peinar, humedecer y, a continuacién, colocar sobre un
esterillo, que se enrolla de forma muy tirante para después golpear con un palo. De esta
manera, las hebras de lana se unen y el resultado es un fieltro caliente, flexible y
duradero.

Otro método primitivo era la utilizacion de fibras vegetales. Consistia en aprovechar la
corteza de algunos arboles, como la morera o la higuera. Se hacian tiras con las cortezas
y luego se ponian en remojo. Después, se colocaban en tres capas sobre una piedra lisa,
poniendo la capa central al bies, en angulo recto con respecto a las otras dos. A
continuacion se golpeaban con un mazo hasta que se unian. Después este tejido, hecho
con corteza, se trataba con aceite o se pintaba para hacerlo mas duradero. Este método,
muy similar al utilizado por los antiguos egipcios para convertir el papiro en material
de escritura, puede considerarse como un punto intermedio entre el afieltrado y la
tejedura.

Las fibras de corteza pueden aprovecharse también para hacer con ellas un tejido
propiamente dicho, pero el resultado no es tan satisfactorio como el obtenido con otras
fibras como el lino, el caAfiamo o el algodén. Sin embargo, estas fibras tenian que
cultivarse y, por tanto, apenas las utilizaban los pueblos némadas en estado de pastoreo.
Estas tribus tenian ovejas, y la lana parece haber sido empleada ya en el Neolitico.

23



Egipto

Nos hubiera gustado poder afirmar que el lino fue la primera fibra textil de la historia,
pero no hay nada que lo pruebe. Naturalmente, los pueblos monoteistas atribuian el
cultivo del lino y al tejido que con él se conseguia a divinidades primordiales. Los
egipcios se lo agradecian a Isis. El lino egipcio siempre ha sido el de tallo mas largo
(alcanza los dos metros) gracias al limo calido y fértil que bordea el Nilo.

En una época en que las tribus europeas se hallaban atn en la Edad de Piedra y llevaban
como Unica vestimenta pieles de animales, los egipcios fabricaban honrosas telas para los
taparrabos masculinos y los vestidos tubulares con tirantes femeninos en rudimentarios
telares horizontales: cuatro estacas clavadas en el suelo, cada dos de las cuales sostenian
un palo en el que se fijaba la urdimbre; no parece que utilizaran lanzas. El catalogo de las
telas del Imperio Antiguo incluye un linén de lo més fino, confeccionado en estos telares
tan poco practicos. Las piezas median de dos a cinco metros de largo por diez o veinte
centimetros de ancho hasta un maximo de ochenta centimetros.

La estatua pintada de Nefert, nuera del rey Esnefron, representa a la princesa ataviada
con un vestido tan transparente que se le ve el collar, apenas velado a ambos lados del
escote. Otra transparencia admirable es la del vestido de Nefertari.

El museo de El Cairo exhibe, entre otras maravillas, el mobiliario de Tutankamon,
saliendo de un cofre dos trozos de muselina y de tul perlado, cuya ligereza nada tiene
que envidiar a la que se confecciona actualmente.

La hiladura de lino en mojado, es decir, la del lino mojado, se considera uno de los
grandes progresos del siglo XIX; sin embargo, los egipcios practicaban este sistema de
mojado muy astutamente: el lino se mojaba y se almidonaba a la vez sumergiéndolo en
una vasija con una solucion de almidén y trigo.

Con el lino, no solo se hacian tejidos para vestidos, sino también los primeros pafiuelos
conocidos, cuerdas y velas para la navegacion.

Debido a que con el lino se fabrica una tela suelta, natural, que adquiere blancura a
medida que se lava y se expone al sol, el lino siempre ha tenido la connotacioén simbdlica
del blanco: la pureza. Los antiguos egipcios, para quienes el lino era la fibra textil
nacional, llevaban con coqueteria telas resplandecientes de blancura. Herodoto diria:
llevan vestidos de lino siempre recién lavados, cosa a la que dedican el mayor cuidado.
Los sacerdotes solo llevaban un vestido de lino y unas sandalias de papiro y les estaba
prohibido otro vestido u otro calzado. El lino blanco es asimismo el tltimo vestido en
las vendas de las momias (trescientos metros de vendas para el pueblo llano y mas de
mil metros para un faraén).

Empezaremos por describir el traje masculino. La principal pieza es una faja de lino
estrecha y larga, arrollada alrededor de los rifiones: la shenti. Una de las extremidades
de la tela esta doblada sobre si misma de manera que forme una lengiieta saliente que,
colocada sobre el vientre, permitira ceiiir la vestidura; a continuacién se pasa el tejido
entre las piernas, después se da vueltas varias veces alrededor del cuerpo, y finalmente,
se ajusta bajo un cinturén, dibujando oblicuamente en la parte delantera del cuerpo
unos pliegues en forma de abanico.

24



Llevada sobre la senti, la tinica no aparece hasta la segunda época tebana
(1580-1090 a. C.); es una vestidura de lujo, hecha con tejido de lino muy ligera y
transparente, se llama kalasiris y se compone de un largo trozo de tela doblada en dos
y cosida por los bordes, reservando dos anchas aberturas para pasar los brazos y
dejando una hendidura para la cabeza. Un simple cordodn fija la tinica alrededor del
talle. Se rompe el aspecto monétono quebrando la tela con numerosos pliegues
paralelos que se mantienen con un engrudo a base de goma. Se sabe también de la
existencia de un tejido parecido al crespon que aparece en los frescos de las necrépolis
tebanas hacia el reinado de Tutmosis I. Como la kalasiris era muy larga y ancha, los
egipcios la cifien con un cinturén formando un delantal triangular, del que las
traducciones plasticas acenttian su rigidez.

El manto egipcio es designado por los griegos con el nombre de sindon, palabra que
significa, esencialmente, tela de lino, que evoca una sabana, un sudario, etc. Es un
rectdngulo cuyo borde superior a veces esta adornado con flecos. Estos flecos son franjas
de trama en forma de rizos que aparecen en un solo lado y en sentido longitudinal; el
hilo de la trama est4, en el otro borde, normalmente unido a la urdimbre mas exterior,
mientras que en los dos angulos se fijan cordones. Expresa la idea de arrollar y envolver.
En efecto, el sindon rodea el talle como si fuera una especie de refajo; puede estar
también ceniido muy arriba y mantenido por un delgado cordoncillo que pasa alrededor
del cuello (adorno muy frecuente en los altos funcionarios), e incluso puede colocarse
liso sobre los hombros como una ancha capa, a menos que, dejando un hombro al
descubierto, se eche sobre el hombro opuesto a la manera del himatrion griego.
Finalmente, se conoce un arreglo analogo a la faja hindu: la tela se arrolla primero
alrededor de las caderas y se lanza después al bies a través del torso. Cae en la espalda
por encima del hombro izquierdo; con la mano derecha es llevada a la parte delantera
del cuerpo, donde se fija. Doblado sobre si mismo a lo largo, puede asociarse con las
kalasiris; envolviendo las caderas y anudado en la parte delantera del cuerpo, forma
un abultamiento apostillado.

25



Nos referimos al traje especial del faraon: la senti. Esta vestidura constituye a veces por
si sola el traje de los reyes. En todas las épocas de la historia de Egipto, los faraones se
han representado de este modo; la sheti se mantiene entonces en el talle por cinturones
de diversas formas que caen por delante y llevan la insignia de la realeza.

El calambé real es muy diferente de la sheti en su disposicion y en su aspecto.

Esta adornado con rayas amarillas horizontales, casi siempre azules, amarillas y verdes,
separadas por estrechas bandas blancas y a menudo provisto de tiras de un simbdlico
rabo de toro. Un cintur6n estrecho de contacto con la misma piel es necesario para el
ajuste de esta prenda real. Sobre el vientre se inserta una falda de tela en el interior del
cinturon. Este faldon es bastante largo para pasarlo entre las piernas y fijarse en la
concavidad renal bajo el cinturén. En la parte delantera del cuerpo, el tejido que cae
por encima del cinturoén se arrolla alrededor de las caderas; después, vuelto a su punto
de partida, se levanta y se vuelve a pasar por el interior del cintur6n de manera que
forme una punta mediana que aparece en el escote del calambé real, que finalmente se
sostiene con un segundo cintur6n estrecho y atado con un nudo.

La almalafa real —el término almalafa se emplea por analogia con la vestidura adoptada
por los arabes— era un vestido elegante y fragil que llevaban encima de la senti los
principes de las dinastias XVIII y XIX (1580-1205 a. de C.) y se debe, sin duda, al gusto
de Amenofis IV por vestirse como una mujer. A pesar de su aspecto complicado, solo
estd formado por un trozo de lino transparente, sujetado por un solo nudo. Un dngulo
del rectangulo se coloca en el hombro izquierdo, a continuacion se arrolla alrededor del
talle y, para fijar esta primera falda —bastante corta—, se sostiene el pliegue del talle
con un cinturén, cuya parte colgante se adorna con cintas multicolores que brillan bajo
la onda de muselina. A continuacién, sube la tela por debajo del brazo y, desplegada a
todo lo largo, forma una segunda vuelta, mucho mas ancha que la primera; lo que queda
del ropaje se sube por el hombro derecho y se anuda sobre el pecho sobre el angulo
colocado en el hombro izquierdo y lo cubre con una manga ahuecada, mientras que el
segundo rectangulo cae libremente por detras del hombro derecho.




En cuanto al traje sacerdotal, el manto arrollado en el talle sobre la senti es el arreglo
mas habitual de los sacerdotes; un chal echado a través en el pecho, al estilo de un
tahaiti, y una piel de pantera distinguen los grados elevados de la jerarquia sacerdotal
con un collar trapezoidal y calado: el collar sha, netamente distinto del collar usekh, al
que a veces se superpone.

Es dificil precisar a partir de qué época el manto cefiido sobre los pectorales se convierte
especificamente en sacerdotal. Los sacerdotes isiacos se envuelven a veces con un trozo
de lino largo y estrecho colocado sobre los hombros, por uno de los pequeinos lados,
cayendo las dos puntas sobre el pecho. Un cintur6n aplica en el talle la anchura de la
tela, llevando asi los dos lados largos del manto a la parte delantera del cuerpo, donde
se cruzan.

El traje militar es muy somero hasta Ramsés II, quien instituye el primer ejército
regular, y no evolucionara hasta la época griega. Se compone de un taparrabos,
generalmente blanco, y a veces, rayado o de color. Se sujeta con un cinturén de tela o
cuero. A veces el taparrabos se refuerza con una especie de delantal de cuero que cae
por detras hasta la corva; para los oficiales es mas largo y esta adornado con colas negras
y blancas. El casco se sustituye por una peluca acolchada o por un gorro de tela espesa.

Los oficiales superiores se revisten con la kalasiris, sobre la que adosan una larga coraza
abigarrada hecha de cuero. Las armas honorificas realzan atin mas el resplandor de su
indumentaria. El cuerpo de élite (la guardia extranjera de Ramsés II, por ejemplo)
tienen derecho al uso de la coraza; el armamento de esta guardia se completa con un
tocado provisto de cuernos, un escudo y una larga espada de hoja triangular.

El faradn lleva el torso cubierto por un chal entrecruzado de cuatro metros de longitud,
que se estrecha en los extremos; la senti se arrolla alrededor de los rifiones y encima
del conjunto lleva la kalasaqui; su cabeza se cubre con la tiara de combate o tiara azul.
Raramente se da al fara6n, como arma defensiva, el brial de cuero adornado con
escamas de hueso o de metal, ya que es una proteccion despreciable para el hijo de
Amon, cuya sola vista propaga el terror en las filas enemigas.

El traje femenino es méas simple y menos variado que el de los hombres; se compone de
una tipica tela de lino cuyo aspecto de faja han resaltado los artistas egipcios, haciendo
sobresalir la plenitud de los senos, moldeando el talle, las caderas y los muslos; estos
vestidos debian de tener, en realidad, una anchura suficiente para permitir la facilidad
en el andar. Ya escotados en pico sobre el pecho, ya suspendidos por los hombros en
largas bandas de tejido cubriendo enteramente los senos, o también, sujetos por un
estrecho tirante sujeto al bies, los vestidos para las mujeres del pueblo, son blancos o
de color crudo, pero una ancha redecilla de perlas multicolores alrededor del talle forma
una ancha zona de color. Las mujeres de calidad usaban telas realzadas con dibujos
variados, tejidos o bordados.

Se podia crear también oposicién de color entre la falda y los tirantes y anudar cintas
de colores alrededor del talle (esta tltima moda es caracteristica de la XVIII dinastia).
Las mujeres de cierto rango del antiguo Imperio (2980-2975 a. C.) llevaban vestidos de
color rojo vivo o azafran; mas tarde, las blusas de las reinas se cubren con una
decoracién sobrepuesta imitando las alas de Isis replegadas y cruzadas alrededor del

27



cuerpo. El nuevo Imperio hace aparecer amplias tinicas transparentes y un vestido que
pasa por entre los senos, unido al cuello por una punta mediana.

A partir de la dinastia XVIII se afirma el gusto por las telas ligeras, como el crepon, y
adornadas por fajas. Las mujeres llevaban entonces sobre la blusa anchos ropajes
transparentes que las cubrian por completo y se ataban sobre el pecho a la manera de
una almalafa real.

La almalafa de Isis es una prenda de tela de tres metros de longitud por 1,30 metros de
anchura, se coloca por el pecho por la mitad de su largo, después los dos faldones se
cruzan por la espalda, se pasan por los hombros y se anudan por el pecho por una parte
de borde horizontal cruzando el torso.

Para el plegado, el ropaje parte del hombro derecho, rodea la axila del mismo lado, se
anuda sobre el pecho con la esquina inicial, después se arrolla alrededor de cuerpo y,
finalmente, se echa sobre el brazo izquierdo, el que inmoviliza.

Sucediendo al plegado de la almalafa doblada tiene el mismo punto de partida, pero el
faldon de tela, en lugar de echarse sobre el brazo izquierdo, se lleva al contrario, hacia
atras doblado sobre si mismo, y se pasa sobre el hombro izquierdo, para ser finalmente
anudado bajo el seno derecho con la parte superior del pliegue.

Basta con llevar a la izquierda el 4ngulo inicial del ropaje para obtener el mantén
plegado, que deja al descubierto el hombro y el brazo derecho.

Se puede obtener un resultado parecido con la ayuda de la kalasiris o de un vestido en
punta entre los senos y un mantén estrecho, colocado al bies en la espalda por su lado
pequeno y anudado bajo el pecho.

Finalmente, sefialamos que se han encontrado en las tumbas de los Imperios Antiguo
y Medio vestidos cuya equivalente figura no se ha construido todavia: son tanicas

28



rodeadas de pliegues horizontales y compuestas por dos piezas distintas: una falda
ancha cosida a un corpino corto, con mangas estrechas y largas.

Peinados

A causa del calor y como medida de limpieza, hombres y mujeres se afeitaban la cabeza.
Las pelucas masculinas del antiguo Imperio se componen de pequenos mechones
puestos unos sobre los otros, y el conjunto constituye una especie de gorro; o bien
separadas por una raya en medio, se dividen en largos cordones formando, a cada lado
de la cabeza y a la altura de las orejas, una masa espesa. En la misma época, aparece
sobre la peluca de las damas de calidad una corta franja de cabellos verdaderos o de
dos bandas pegadas formando un impecable corchete.

El nuevo Imperio peina a los hombres con pelucas largas o cortas pero lisas. Las mujeres
llevan pelucas muy decorativas y largas, terminadas con pasamaneria y, a veces,
guarnecidas con una triple franja de color. Para alegrar esta gran masa de cuerdecillas
negras, anade flores de loto o bandas de tintes vivos. Las reinas llevan magnificos
tocados, pero sobre todos ellos, uno considerado como sagrado: un buitre de orfebreria
cuyas alas desplegadas encuadran el rostro y cuya cabeza se yergue sobre la frente.

El faradn reinante en el Bajo Egipto lleva la tiara blanca adornada con el Uraeus; la tiara
blanca provista de un callado caracteriza la autoridad del Alto Egipto. Estas dos tiaras
se reuniran en un tocado simbdlico, el Pschent, en el reinado de Menes, hacia el afnos
3400 a. C. El tocado Klaft es un cuadrado de tejido rigido decorado con ricas listas
paralelas y con un gavilan de oro tejido que, con sus alas, protege la cabeza real; en la
frente, como alhaja de oro incrustado de pedreria y esmalte, se yergue la serpiente
sagrada. La tiara azul o Khepresh no aparece en los monumentos antes del segundo
imperio tebano; tiene caracter militar, pero frecuentemente se asocia al traje de gala
del Nuevo Imperio, especialmente por el faraon herético Akenaton.

Calzado

La gente del pueblo va descalza; las clases superiores llevan sandalias de palmera o de
papiro, cuya extremidad doblada protege los dedos.

Joyas

Las joyas son numerosisimas y variadas. Para su confeccidon se emplea el oro y las
piedras opacas azules y verdes, la amatista, el granate, el cristal de roca, la obsidiana,
el ambar amarillo y una gama rica de cristales coloreados. No se encuentran diamantes,
ni rubies, ni zafiros.

Afortunadamente, disponemos de mucha informacion sobre el traje del antiguo Egipto
a través de estatuas y pinturas murales al fresco, de las cuales se han conservado un
gran numero de ejemplos gracias a su clima extremadamente seco. La documentaciéon
disponible es mucho mayor que en el caso de cualquier otra civilizacién antigua, y su
rasgo mas llamativo es un inmovilismo, de modo que los cambios apreciables a lo largo
de un periodo de casi tres mil afios son minimos.

Tras la conquista griega, el traje egipcio fue cambiando paulatinamente como
consecuencia de las influencias extranjeras; si bien el conservadurismo extremo de este
pueblo mantuvo las antiguas tradiciones, al menos en las ceremonias y de gala.

29



«Si alguien escribe alguna vez mi vida que la titule La tltima Bonaparte, porque lo soy.
Mis primos de la rama imperial tan solo son Napoledn».

Marie-Félix Blanc de Bonaparte muri6é al mes de parir a Marie. La sobrina nieta de
Napole6n fue una princesa atipica. Su infancia estuvo marcada por la soledad y el
destino al que la condenaba la gran herencia de su madre, ese dinero que, durante la
primera parte de su vida, Marie veria tan codiciado.

Su natural curiosidad e inteligencia le permitieron conocer y estudiar la naturaleza
humana a partir de la observacion. Mir6 el mundo por la ventana mientras crecia, pues
su abuela temia por su salud (si Marie moria, la herencia regresaria a la familia
materna). Absorbi6 las conversaciones y los comportamientos de sus mayores, y
descubrio los misterios de la psique humana a través del teatro, la 6pera y la literatura.
Heredo6 el amor a la ciencia y a las letras de sus antepasados més cultos. Clasifico plantas
y estrellas y ley6o a Rousseau y a Platon. En persona vio a Pierre Curie sacar el radio
fosforescente de su abrigo y tomo6 café con Jean Paul Sartre, entrevisté (y amo) a
politicos, médicos, poetas. «Soy susceptible de sufrimiento, no de aburrimiento» (1).
Pronto en la vida, tomo¢ la decision de hacer algo grande; podia ser vicio de su apellido,
pero también una necesidad contra viento y marea de ser vista por su padre. O quiza
de ser vista y existir para si misma: «Rousseau me conmovid, no diré que me cambio:
solamente lo despert6 todo, todo en mi... Mi Jean-Jacques, me gustaria ser calida y
elocuente como td, me gustaria ser genial como td, me gustaria remover a los hombres
y al mundo como remueve el viento un monton de hojas secas, como hiciste ta» (1).

Sus experiencias infantiles en relacion con el desapego son tempranas y violentas: el
recuerdo de su madre, sus nifieras e institutrices, su deseo de estudiar medicina, sus
mascotas. Desde nifia convive con la partida de aquello que desea o ama, se acostumbra

30



a que se lo nieguen o arrebaten. Crece, segiin su propia descripcion, carente de amor y
rodeada de soledad e injusticia. Le asombra sobremanera la mentira y como pueden
los adultos vivir en medio de ella con una naturalidad escandalosa.

La terapéutica corre por sus venas casi sin saberlo y escribe desde su juventud. Los
cuadernos y diarios con temas diversos que nos deja han permitido rastrear una
biografia ordenada, histérica y clinica. Llama la atencion la forma natural en que busca
tempranamente enfrentar sus miedos en cuanto los descubre: a las armas de fuego, a
la muerte.

A los dieciséis afios un empleado de confianza de su padre la enamora. Cuando tiene en
su poder cartas de amor escritas por su mano, la manipula para conseguir su fortuna,
chantaje que ella vive en silencio y con miedo permanente durante cuatro anos. El hecho
es que este acontecimiento —acompafnado ya de su natural desconfianza hacia quienes la
rodean— marcara su forma de relacionarse con los hombres para siempre, sera cauta y
dilatara consumar fisicamente la union con sus amantes por un lado y, al mismo tiempo,
su enamoramiento estara caracterizado por el ardor y la ingenuidad adolescentes.

Alos veintitrés afos, su padre arregla un matrimonio con el principe Jorge de Grecia. En
su condicion de alteza real dara a Jorge dos hijos y, aunque el principe es homosexual, le
permitira realizarse en la maternidad y aprender otras facetas del amor-odio, la necesidad
y la amistad. No solo sera su compaiera, sino, como princesa griega, una pariente
politica y figura diplomatica ideal. Su papel en la guerra de los Balcanes a cargo de un
barco-hospital la pone en contacto con la posibilidad de ayudar a sanar a los demas.

En el Paris de los afios 20, ya ha publicado en una revista médica y bajo pseudénimo su
famoso estudio sobre la frigidez en que apoya la teoria de que la distancia entre el clitoris
y la vagina afecta la capacidad de la mujer de sentir placer. La publicacion se justifica
con trabajo de campo realizado a partir de observacion —afirma— en més de doscientas
mujeres.

Su alteza real de Grecia y Dinamarca tiene cuarenta y tres afnos cuando, a raiz de su
propia condicién psicologica (segiin amigos psiquiatras refieren a Freud por carta se
trata de neurosis, entre otras cosas), concierta sesion para psicoanalisis con Sigmund
Freud. Un dia le escribira ella misma a su maestro: «El mayor placer de mi vida ha sido
haberle conocido, haber sido contemporanea suya».

El encuentro con este nuevo padre le cambiara la vida para siempre. Aprende de Freud
todos los dias y toma multitud de notas mientras realiza su propio tratamiento. Durante
algunos meses no atiende los requerimientos de su esposo, de la institutriz o de sus
propios hijos reclamandola. El psicoanalisis resulta ser «la cosa mas emocionante que
he hecho nunca». El anélisis que hace Freud de los cuadernos de infancia de la princesa
Mimi es asombroso y ella misma confirma, luego, algunos hechos por boca del entonces
octogenario caballerizo de su familia. En 1926 ya es delegada de Freud en la naciente
Sociedad Psicoanalitica de Paris; ante su devocion, Freud coloca sobre ella la
responsabilidad de la traduccion francesa del vocabulario analitico, para no perder la
pureza de la idea.

En ese entonces, en América toma fuerza un movimiento contra la practica del
psicoanalisis por parte de personal no médico. Esta causa por defender el «analisis

31



profano» sera una de las banderas mas importantes de Marie. Financiara la quebrada
editorial Verlag de Sigmund Freud; ademaés, cuidara de que las publicaciones de la
Sociedad de Paris sean avaladas por Freud y que su nombre salga en las portadas. Traduce
al francés y al aleman escritos de Freud, mientras ella trabaja en sus propias obras.

Marie Bonaparte desarrollara una interpretacion de textos de Edgar Allan Poe, y sera
vanguardista por sus trabajos en sexualidad femenina en los que incluye una
investigacion en Africa sobre la ablacién del clitoris. Otro de sus temas fetiche es la
mente de los asesinos. Pero ademas tocara lo abstracto, como el inconsciente y el
tiempo. También sera famoso Mythes de guerre, un librito que recopila fabulas que se
crean y transmiten en tiempos de guerra, incluso las mismas historias en ambos bandos.
Para escribirlo, se document6 directamente de militares a los que recogia de las
carreteras haciendo autoestop. En el prologo nos previene de la leyenda de un Hitler
todavia vivo, semanas después de su suicidio.

En agosto de 1925 cumple por fin su suefio de entrevistarse con una mujer condenada
a muerte por el asesinato a sangre fria de su nuera embarazada. En su reflexion dice
que el crimen se refugia en aquellos que se han apartado del sentido de la realidad;
condenar a muerte a esta mujer es, de alguna manera, mirar la vida desde ese mismo
sitio. En el fondo, un criminal representa los deseos reprimidos de todos aquellos que
no matan aun cuando lo deseen. Aunque su posicion social y econémica privilegiada le
abre mas puertas que a muchos, sin duda descubre lo mismo que los demas: «el
psicoanalisis aisla; la inteligencia también».

En 1928 psicoanaliz6 a sus primeros tres pacientes, con el control via correo desde Viena
de su maestro y tutor y bajo la supervisiéon de su amante y amigo Rudolph Loewestein.
Su forma de practicar el psicoanalisis sera tnica. Atendia en el jardin de su mansién
cuando el buen tiempo lo permitia, tumbada ella también o haciendo calceta. A sus

32



pacientes les enviaba un chéfer donde estuvieran para recogerlos y a veces también se los
llevaba de vacaciones y en crucero. Es anecdético que a un exhibicionista en la via pablica
le orden6 que se tapara de inmediato, pues sus partes no tenian interés alguno. «En
cambio si me interesa mucho hablar con usted; por favor, lameme» y le alarg su tarjeta.

En 1929 todavia no se ha curado de su frigidez y se somete a la famosa operacion del
clitoris. Se operara hasta tres veces sin resultados.

Para el setenta y cinco cumpleafios de Sigmund Freud pronuncia una conferencia en la
Sorbona ante quinientas personas.

En 1934 ya ha alquilado un edificio para que la antigua Sociedad se convierta
oficialmente en el Instituto de Psicoanalisis de Paris. Esta fundacion servira de modelo
de ensenanza para la Comision Internacional.

El nazismo avanza y se quema literatura de autores judios en Berlin. La antigua viuda
de Wilhelm Fliess, amigo cercano de Freud, aprovecha la oportunidad y vende a Marie
las cartas que se intercambiaron ambos. Marie coloca estos escritos al nivel de los
Didlogos de Platon. Celia Bertin explicara que su auténtico valor radica en que Freud,
tratando de rebatir los argumentos de su amigo, ha desarrollado sus propias teorias.
Posteriormente, Marie traducira estas cartas para su publicacion al aleman, trabajo en
que particip6 de cerca Anna Freud.

En 1938 los nazis invaden Austria. Sigmund Freud ha retrasado todo lo posible su exilio,
y Marie Bonaparte sera su salvadora. Paga las «tasas de salida» que cobran los alemanes
por el equipaje de emigrados y le pone a salvo en Londres. Ademas vela, dentro de lo
posible, por las cuatro hermanas Freud, que no han conseguido permiso para salir.
Ayudari a casi doscientos judios a dejar Austria. En Paris propone al embajador de
Estados Unidos que compre a México las tierras al sur de California para fundar una
colonia judia. Freud se rie de sus planes «coloniales». Tiene él ochenta y dos anos y,
cuando muere por fin, sus cenizas son guardadas en una urna griega que ella le regald
hace anos.

Siendo abuela, Marie vuelve a su papel de superobservadora y, mientras crecen sus
nietos, saca conclusiones sobre la génesis del supery6 que compartira con Anna Freud.
Ante la ausencia de su maestro y aunque Anna es menor que ella, la coloca en la figura
de tutor y confidente. Le enviar4 sus manuscritos apenas terminados, igual que hizo
con su padre, y seran amigas hasta su muerte. En una entrevista para su libro, Celia
Bertin pregunta a Anna qué palabra definiria a Marie Bonaparte y Anna Freud
contestaré sin vacilar: la rectitud.

A los setenta afios Marie escribié: «Ahora lo que importa ya no es vivir mi vida sino
comprenderla». Fue presidente honoraria de la Comision de Ensefianza y del Comité
de Administracion del Instituto Freudiano. Ademas, vicepresidente de la Asociacion
Internacional de Psicoanélisis (IPA). Muri6 rodeada de tranquilidad, aceptando su
leucemia y feliz de regresar por fin al regazo materno de la muerte.

Bibliografia

Bertin, Celia. Marie Bonaparte. La discipula de Freud que exploré la sexualidad
femenina. Tusquets Editores, marzo 2013. Barcelona. Espana.

33



GLUANCHES

... tierra de valientes

% J

Lanzarote

5

Teneriffa

L

La Gomera

Gran Canaria

El Hierro

¥ Marokkc

Isabel Sgiano, Marta Nuez, Afia
Ana Amador, Cla___udia Amado

El hombre siempre sono6 tierras donde la muerte no llegara o lo hiciese muy lenta y
tardiamente. Siempre imagino territorios intactos, libres de la enfermedad y el dolor, y
en los que la pobreza, la fatiga o la vejez solo fuesen un rumor desconocido.

Canarias fue uno de esos territorios intactos, asombro de navegantes y ensuefio de
iluminados, donde fecundaron los mitos y las leyendas. Necesitados de geografias donde
hacer tangible lo maravilloso, los antiguos miraron hacia el Atlantico: alli donde
acababa lo reconocible y comenzaba el estupor o el miedo.

Jardin de las Hespérides, Las Goérgades, Los Campos Eliseos, Islas Afortunadas,
estancia y paradero de descendientes de Noé... ciertamente, Canarias ha sido escenario
propicio para la leyenda.

Cuando llegaron al archipiélago los primeros conquistadores, se encontraron a un
pueblo que seguia establecido en la Edad de Piedra. Un pueblo que era la resultante de
diversas aportaciones étnicas, ya que el misterio y la leyenda han envuelto el origen de
los primitivos pobladores de Canarias o guanches, palabra que desde hace tiempo se
emplea para denominar a la etnia aborigen de Canarias.

Y ha sido a través de las leyendas como ha llegado a nuestros dias gran parte de la
historia de los aborigenes canarios. Con frecuencia, las leyendas son cantos épicos,
relatos de gesta, la narracion fabulosa de los avatares de la lucha real —individual o
colectiva— de un pueblo que ve amenazada su libertad y transformada su existencia.

Los guanches, es decir, los antiguos pobladores de las islas Canarias, denominaban
Tamaran a Gran Canaria, que en el idioma nativo queria decir «tierra de valientes».
Pero nosotros hemos querido hacer extensible este término a todas las islas del
archipiélago canario y recoger bajo el epigrafe de «tierra de valientes» algunos de los

34



actos y costumbres de los aborigenes canarios que los hicieron merecedores de esta
denominacion.

Pero como alguien dijo, «ya basta de explicaciones, recuentos y demoras. Es el momento
de descubrir o recobrar las voces, las sombras, los ecos»...

Raza de valientes

Aquella fue una raza cuyas cualidades retrataron con admiracién cronistas
expedicionarios y los frailes que acompanaron a los conquistadores.

Ya en el retrato fisico y moral que nos han dejado de los guanches podemos hallar una
muestra de ese caracter aguerrido y valiente que pretendemos destacar.

Boccaccio, por ejemplo, refiriéndose a la expedicion de Angiolino del Teggia, describe
asi a los guanches: «Tenian hermosas facciones, sus cabellos eran largos y de un rubio
dorado, su estatura no excedia de la de los europeos, siendo membrudos, muy atrevidos,
fuertes y de mucha inteligencia; su lealtad es grande, porque no se da uno de comer sin
que antes de llevarlo (el alimento) a la boca no lo divida por partes iguales con los
demas».

Por su parte, Bontier y Le Verrier, cronistas de una de las expediciones conquistadoras,
afirman: «Id por el mundo, y casi no hallaréis en ninguna parte personas mas hermosas
ni gente mas gallarda que la de estas islas, tanto hombres como mujeres, ademas de ser
de buen entendimiento si hubiese quien los cultiva».

Otras cronicas nos cuentan que eran los naturales de Fuerteventura y Lanzarote
propensos a la conmiseracion, austeros para si, capaces de amistad, festivos y
aficionados al baile y a la musica.

Los gomeros se inclinaban a hacer pruebas de ligereza, a tirar, a huir y mostrar una
gran presencia de &nimo en los lances dificiles.

Puede decirse que la melancolia era el humor predominante en los islefios de La Palma
y de El Hierro. Por el contrario, los canarios parecian alegres, agiles, ingeniosos,
complacientes, bravos, de una veracidad inexpugnable, segtin Cairasco.

Finalmente, los guanches de Tenerife eran hombres robustos, agiles, aguerridos,
amantes de la patria, modestos, generosos y sensibles al honor.

Por otro lado, cuando nos hablan de sus ocupaciones cotidianas, aunque
mayoritariamente se dedicaban al pastoreo y la agricultura, encontramos también
referencias a la clase guerrera dentro de esta sociedad.

Dicha sociedad guanche era una sociedad estratificada. Creian que la jerarquizacion de
su sociedad estaba establecida asi porque de esta manera habia sido creada desde el
principio de los tiempos. Este orden instituido desde el origen de los tiempos habia de
ser cumplido por proceder de un dictado divino, y por ese caracter sagrado con el que
rodeaban dichos fen6menos, los hombres no poseian capacidad para cambiarlo.

Parece ser que los guerreros cuyos actos heroicos recogen las leyendas pertenecian,
como el resto de los guerreros, a la categoria de los nobles. Se accedia a ella por herencia
social, pero también por poseer otras cualidades, muy apreciadas en estas sociedades,

35



como el valor, la audacia o la fuerza, como asi ocurri6 entre los habitantes de la isla de
Gran Canaria, donde personajes como Doramas, perteneciente a una categoria social
inferior —la de los «villanos» o trasquilados—, tuvo acceso a la de los personajes
distinguidos con el carisma de los guerreros.

Con toda probabilidad, estos personajes pertenecientes a la categoria social de los
nobles estuvieron sometidos, como se sabe que ocurria en Gran Canaria, a una serie de
pruebas previas a la celebracion de los rituales de transito, que permitia a ciertos jovenes
entrar en ese orden social reservado a unos pocos.

Debian asimismo observar normas rigurosas de comportamiento. Una de estas
observancias hace referencia a su relacion con las mujeres: «El ejercicio en que a sus
hijos ocupaban era saltar, correr, tirar, ejercitarse para la guerra, que era muy usada
entre ellos. Y estos guerreros (que casi lo eran todos) estaban tan bien disciplinados
que era ley inviolable que el hombre de guerra que topando alguna mujer en algin
camino o en otro lugar solitario, la miraba o hablaba sin que ella primero le hablase o
pidiese algo, y en poblado le decia alguna palabra deshonesta que no pudiese probar,
muriese luego por ello, sin alguna apelacion; tanta era su disciplina».

En el texto citado de P. Espinosa, se incluye ademas la apreciacion de que casi todos
eran guerreros. Ciertamente debi6 de ser asi, como corresponde a una comunidad en
la que sus miembros, en momentos de peligro, han de acudir en defensa contra enemigo
exterior.

Entre estas normas estaria también el caminar de mano de la justicia. Claro que el
concepto de justicia en lo referente a la aplicacion de sanciones al infringir ciertas
normas era variable de unas islas a otras. Asi, el hurto entre los herrenos se castigaba
con la pérdida de un ojo por vez primera y la del otro por reincidencia, mientras entre

36



los aborigenes de La Palma, el hurto se tenia —al igual que ocurria entre los
espartanos— por hecho meritorio y prueba de valor.

Solo los altahais, los guerreros valerosos, cuyos privilegios eran sagrados, podian
librarse de la severidad con que se castigaba el homicidio en Fuerteventura. Si se
verificaba que un altahai, antes de matar a un hombre, habia entrado en su casa por la
puerta para desafiarlo, quedaba absuelto y sin culpa; mas si para ello habia escalado el
techo o abierto una brecha en la pared, la condena inapelable era la de perder la cabeza
en un cadalso.

Hay que destacar también que este talante valeroso no estaba refiido con la gentileza y
el caracter festivo. Esta faceta festiva de su caracter podia mostrarse en todo su
esplendor durante el tiempo del Befiesmén, la fiesta anual de la recoleccion.

Llegada la sazon de julio y agosto, habia que recoger los frutos maduros. Para agradecer
los regalos de la tierra y para festejar el esfuerzo de todo un afio, se celebraban
banquetes publicos, concursos de habilidad y fuerza, cantos, danzas y otros regocijos,
suspendiéndose las hostilidades si las hubiere: «...y, aunque hubiese guerras entre ellos,
habria entonces treguas con paz tranquila, en tanto que duraban las fiestas, regocijos y
placeres» (Viana, 1986).

Esta tregua era tan fielmente guardada que cualquier persona perteneciente a otro
reino, y aunque este estuviese en guerra, podia penetrar en otras tierras con la certeza
de que seria religiosamente respetado. En aquellos dias quedaban los hombres
hermanados, abolidas las fronteras.

Cronistas de la época nos cuentan acerca de estas manifestaciones ladicas: «... y aqui
mostraba cada cual su valor, haciendo alarde de sus gracias en saltar, correr, bailar
aquel son que llaman canario, con mucha ligereza y mudanza, luchas, y en las demas
cosas que alcanzaban».

En Fuerteventura se desafiaban a dar grandes saltos con sus lanzas. Otro desafio era
demostrar su valentia al colocar objetos sobre riscos muy peligrosos.

Una de las manifestaciones eran las luchas y tiros de piedras. Antes del duelo, los
contendientes ungian sus cuerpos con grasa de animales y jugos de yerbas, fortalecidos
los musculos de tantas veces que los habian ejercitado abrazando troncos de arboles.
Los guaires, consejeros de guerra, tenian que otorgar expresamente el permiso para la
lucha.

En los extremos del terraplén se hallaban dispuestas dos piedras llanas de media vara
de ancho. A ellas se subian ambos adversarios, armado cada uno de un largo garrote
que remataba en porra. Portaban también tres guijarros muy redondos y lisos, y lajas
del mas afilado pedernal. Sobre los pedestales, sin sacar ni mover los pies, debian parar
o esquivar las pedradas y los golpes del contrincante, atacando alternativamente una
vez cada uno.

Pese a las heridas, continuaban durante largo rato descargando golpes y evitandolos
con habiles quiebros hasta cansarse. Entonces se retiraban un poco, se enjugaban el
sudor y sus acompanantes les traian de comer y beber. Tras el breve descanso
reanudaban el combate con muevo impetu y mayor empeiio. Cuando a alguno de los

37



contendientes se le rompia el garrote o los espectadores se mostraban satisfechos de su
valor, el jefe de los guarires gritaba: «Gama, fama» (basta, basta). Asi cesaba la lucha y
asi crecia su crédito de hombres valerosos.

Los valientes llevan consigo la felicidad

Entre estos nobles guerreros a los que se les estimaba principalmente por su valor y
fortaleza, habia algunos que, por sus dotes, podian emparentarse con los denominados
«hombre mascota», segtn el epiteto con que se les conoce entre las tribus bereberes,
en donde estos personajes son frecuentes y se les considera poseedores de un aura
especial, capaces de transformar en hechos favorables todos los actos sociales de alguna
importancia, porque son los intermediarios de las potencias sobrenaturales.

Segun G. Marcy (1934), estos reciben nombre diversos: Au-Tekkubirt, que en Ahaggar
significa «el que lleva consigo la felicidad», y en otros lugares con denominaciones
diferentes, que siempre vienen a coincidir con epitetos indicadores de fuerza o valor, como
«los hombres base», los «<hombres de confianza» o los «héroes», al existir la creencia de
que son invulnerables, por lo que son ellos los que deben marchar al combate al frente de
los de su tribu, arrastrandolos con el ejemplo de su propia intrepidez.

Algunos de estos personajes, especialmente singularizados dentro del grupo de los
guerreros, acabaron sumergiéndose en el terreno de la leyenda.

El proceso de heroizacion de estos personajes comienza precisamente después de su
muerte, al irse transmitiendo sus cualidades hasta que sus heroicidades llegan a formar

1 Guanarteme era el término que recibian los jefes o reyes aborigenes en la isla de Gran Canaria antes de la conquista
europea en el siglo XV.

38



parte de la memoria histérica de este pueblo y, a la manera de los cantares de gesta,
transmitidos de generacion en generacion, llegan a ser conocidos por la sociedad con
quienes todos sus miembros se identifican, para que sirva de ejemplo a imitar por las
generaciones futuras.

Tierra de valientes, tierra de leyendas

Algunas leyendas y textos que nos han quedado pueden servir como paradigma sobre
el carisma y el poder que algunos de los més valientes guerreros poseian, asi como de
la consideracion y veneracion de que eran objeto durante su vida.

Uno de los mayores ejemplos del valor de los guerreros aborigenes lo tenemos en la
historia que nos cuenta la leyenda que lleva por titulo Doramas.

Doramas, cuyo nombre significaba ‘el de las narices anchas’, era el guanarteme' de
Telde, desde la cual, al mando de sus hombres, en ocasiones, hostigaba e importunaba
a las tropas espanolas.

Cierto dia, después de una feroz lucha, ambos ejércitos se quedaron apostados en dos
colinas una frente a la otra, desde las cuales podian verse los unos a los otros. Y fue
entonces cuando el guanarteme Doramas ret6 en singular combate a Pedro de Vera, el
general enemigo. Vera rehusoé luchar y, en su lugar, combate Juan de Hozes, uno de los
soldados a su mando.

Hay varias versiones sobre el tltimo combate de Doramas; en unas el guanarteme vence
a su oponente con gran rapidez y Pedro de Vera sale a ajusticiarle por esta afrenta; y
otra, en la que ambos castellanos unen sus fuerzas para poder derrotar al valiente
aborigen; pero en cualquier caso, todas tienen un final comun, en el cual, Doramas es
atravesado a traicion con una lanza por la espalda por uno de los soldados de Vera.

Las altimas palabras del guanarteme de Telde fueron: «No me has vencido t4, sino la
traicion del que me ha herido».

Pedro de Vera mandé cortar la cabeza de Doramas y mando que fuera exhibida como
un siniestro y deshonroso trofeo. Esta consideracion trascendia el umbral de la vida,
alcanzando también el ambito de la muerte.

Otra de las leyendas mas contadas de la isla de Gran Canaria en la que se demuestra la
valentia y el sano orgullo que poseian los aborigenes canarios es la conocida como iAtis
Tirma!

Corrian los tiempos en que los castellanos, provenientes de la peninsula ibérica, estaban
ultimando la conquista de Gran Canaria. Se sucedian batallas en las que morian
castellanos e islefios de uno y otro lado.

Los rebeldes islenos eran alentados y guiados por dos temibles jefes, el viejo Faycan de
Telde, llamado Tazarte, y el joven y valiente Bentejui, que saltando de risco en risco y
pasando de montafna en montana, esquivaban la persecucion del ejército castellano.

Estos valientes islefios se fueron a refugiar en el monte sagrado de Ansite y, como la
llamada fortaleza de Ansite era agria y de dificil entrada, les sitiaron y decidieron
rendirles por hambre.

39



Poco a poco los islenos fueron haciendo acto de sumisién, méas en lo alto del roque,
quedaban dos hombres que se negaban a entregarse: eran Tazarte, el Faycan de Telde
y el bravo Bentejui.

Ambos se miraron un momento, sin hablar, sin romper el quieto y espeso silencio que
los rodeaba. Se abrazaron, y al grito de iAtis Tirma!, se precipitaron por la gran fuga
del risco.

Una parte menos conocida de esta leyenda ocurrio tras el momento en el que estos dos
valerosos aborigenes se arrojaron al vacio: dos mujeres les siguieron, prefiriendo la
muerte antes que la deshonra de ver a su pueblo sometido.

Como se puede ver a lo largo de la historia, en toda cultura o civilizaciéon la mujer ha
sido siempre la encargada de proteger la tradiciéon y alentar a los hombres para que
afronten con valor su deber.

Y si antes menciondbamos el valor y presencia de &nimo de los guerreros guanches,
también la mujer aborigen canaria paso a la historia rodeada de un halo de misterio y
admiracion, pues, por una parte, en su faceta mistica, las harimaguadas o sacerdotisas
desaparecieron sin dejar constancia de cuales eran sus rituales o ceremonias, y, por otro
lado, en su faceta mas comtn como madres, hijas, hermanas o esposas, actuaron
siempre con fuerza, valor y dulzura.

Asimismo el caracter festivo anteriormente mencionado en el guerrero guanche
podemos encontrarlo igualmente en la mujer aborigen canaria, que, como citan varios
textos, era virtuosa, honrada y alegre por naturaleza, lo cual no impidié que en ocasiones
no dudara en acatar 6rdenes tan terribles como el matar a sus propias hijas recién
nacidas si habia demasiada poblacién y no se trataba del primer parto.

Fuerza, respeto a la ley, resistencia eran varias de sus virtudes menos mencionadas,
pero igualmente arraigadas en su corazon.

La fuerza de decision que era capaz de desarrollar en momentos criticos donde se jugaba
la pérdida de sus valores morales se recoge en una leyenda de la conquista de Gran
Canaria, «El salto de las mujeres»:

En unos riscos llamados Tirma, varios soldados, que habian salido a explorar,
sorprendieron a dos mujeres canarias que se habian escondido en una cueva. Estas,
madre e hija, al verles llegar huyeron corriendo hacia lo alto de la montana, siendo
perseguidas de cerca por los castellanos.

Ambas mujeres se defendieron tan violentamente en su huida tirando palos y piedras
a sus perseguidores que mataron a uno de ellos e hirieron a otros muchos.

Esto de nada les sirvid, pues fueron acorraladas en la orilla de un barranco. Entonces
los soldados pudieron ver con asombro cémo la madre solt6 los largos cabellos rubios
de su hija, los cogi6 con su mano enrollandoselos en su brazo y se arrojo por el precipicio
arrastrando a su hija en la fatal caida.

A través de los siglos, Gran Canaria, producto de la confluencia de distintas corrientes
culturales, mantiene una débil tradicion histoérica, a veces basada en confusas
supersticiones aborigenes. Los antiguos historiadores no han dejado mucha

40



informacion acerca de ello, probablemente porque al ser en su gran mayoria clérigos,
no creyeron conveniente dar publicidad a practicas que iban contra la ortodoxia eclesial
vigente. No obstante, llegan hasta nosotros alusiones acerca de sus ceremonias, de su
conocimiento sobre los astros, de su estructura social piramidal, de sus héroes y
heroinas...

El valor de la mujer aborigen, asi como su entrega a lo que considera sagrado, ha servido
para preservar la tradicion mas alla del paso del tiempo.

El altimo episodio de la conquista de Gran Canaria es un buen ejemplo de ello. Este
nos cuenta como después de que los canarios acuerden pactar el final de la guerra
sostenida contra los castellanos, deciden presentarse ante ellos para cumplir lo
prometido de una forma ceremonial. En el encuentro, entregan como valioso presente
y en solemne comitiva a una nifa hija del guanarteme o rey del lugar. Lo que los
canarios entregan a los castellanos es una nifia de unos diez afos, de piel blanca y
cabellos rubios. Pero esa es solo la apariencia externa, porque, desde el punto de vista
de la cosmovision de los guanches, lo que estan entregando es para ellos un simbolo,
porque la nifa es la portadora del linaje que debe transmitir a quien con ella habria de
casarse. La nifia guardaria y transmitiria simbdlicamente la memoria sagrada de la
comunidad, asegurando de esta forma su continuidad como pueblo. Una memoria
sagrada de la que surgen elementos ancestrales que pueden ayudarnos a percibir lo
esencial, los valores y la fe en lo divino.

Por mas que nos resulte dificil, a priori, conectar con la tradiciéon aborigen, el pasado
nos habla a través de su mitologia y de sus leyendas y, una vez que nos adentramos en
ellas, contribuimos a rescatarlas, porque quid latet apparebit.

Todo lo oculto aparecera y oiremos, en el silencioso viento que susurra en los barrancos
costeros, la voz sin tiempo que emerge victoriosa desde el pasado.

41



Una vida para contar

Hildegarda de Bingen (1098-1179), visionaria, abadesa, predicadora, autora de una
enciclopedia médica, mujer comprometida social y politicamente, compositora y
poetisa, es una de las personalidades més fascinantes de la Edad Media. Ya en su propia
época, su vida fue objeto de gran interés y atencion: fue una vida extraordinaria.

Lo interesante del caso es que podemos conocer su experiencia. La documentaciéon
conservada —biografia (Vita escrita por Theoderich von Echternach, que hered¢ el
trabajo de los ayudantes que habia tenido en vida, Volmar, Gottfried y Guibert de
Gembloux), algunos fragmentos autobiograficos que se han conservado tal como ella
los redactd, més de doscientas cartas, ademas de su propia obra, muy extensa— nos
permite acceder a su personalidad.

Probablemente Hildegarda habria quedado en el anonimato si no hubiera recibido la
orden divina de manifestar el contenido de las visiones que se le aparecian desde que
tenia tres afos y que solo habia revelado a los méas intimos.

Fue la décima y altima hija de los nobles Hildebert y Mechtild von Bermersheim.
Cuando Hildegarda tenia ocho afnos, sus padres confiaron su educacién a una joven
dama de noble cuna que llevaba una vida de ermitafia en el monasterio de
Disibodenberg, Jutta de Spanheim. Aquel era un monasterio duaplice.

Su tendencia al misticismo aparecié muy pronto. La primera nota autobiografica de la
Vita nos habla de su nifiez, de como descubri6 su vocacion:

Alos tres afios de edad vi una luz tal que a causa de ella mi alma entera se estremecio; pero
como no estaba todavia en edad de hablar, no pude contar nada de esto. (...) A los ocho afos,

entré en trato frecuente con Dios, y hasta los quince vi muchas cosas.

42



Siendo muy pequefia empieza a asombrar y, a veces, asustar a quienes la rodean. Una
anécdota contada en las actas de su proceso de canonizacion dice que, en cierta ocasion,
exclamo ante su nodriza: «iMira qué hermoso ternero hay dentro de esta vaca! Es
blanco, con manchas en la frente, las patas y el lomo»; cuando, algin tiempo maés tarde,
el ternero nacio, result6 ser como la nifa lo habia descrito. Hildegarda tenia entonces
unos cinco anos.

Cuando alcanzo6 la edad requerida, solicité convertirse en religiosa. Debia de tener
catorce o quince anos. Su salud fue siempre fragil. Muy pronto la joven monja comenzo
a ayudar a los enfermos, tratdndolos y curandolos personalmente.

Jutta muri6é cuando Hildegarda estaba cerca de cumplir cuarenta afios. Unanimemente,
las religiosas la eligieron entonces madre espiritual y tomé a su cargo la direccion del
pequeiio convento en que se habia transformado la ermita, que el padre de Jutta, el
conde Stephan de Spanheim, habia hecho edificar junto al monasterio benedictino de
Disibodenberg.

Uno de los monjes de San Disibod, llamado Volmar, su confesor y, con probabilidad,
también su primer confidente, se convirti6 en su secretario y amigo durante casi treinta
afios, hasta que muri6 en 1165. El corregia gramaticalmente los escritos de la monja.

La angustia que le producia no saber la procedencia de sus visiones hizo que pidiera
consejo a un monje de gran reputacion: Bernardo de Claraval: «No he vivido segura ni
una hora», le dice por carta. ¢Cémo saber si la vision viene de Dios o del demonio?
Ademas, ella es solo una mujer. ¢Quién era ella para escribir? Solo una pobre forma
femenina, como gusta de llamarse a si misma. Felizmente, hallo tranquilidad gracias al
apoyo de Bernardo y del mismo papa Eugenio III, quien, mientras estaba en el sinodo
de Tréveris en 1147-1148, envié una comision a investigar sus visiones, y no solo
confirmé su capacidad visionaria sino que le exhort6 a que escribiera, y todo eso por
medio de documentos.

Proclamada su condicion de santa por tres papas, su nombre comenz6 a aparecer en
los martirologios, como el romano del siglo XVI.

La magnitud de la obra

Hildegarda de Bingen supo alternar una rica espiritualidad con una intensa actividad
cotidiana. El volumen de su obra es inmenso y, por su diversidad, es tnico. Solo Avicena
se le puede comparar en cierto modo: cosmologia, ética, musica, medicina y poesia
mistica. Reflexion6 sobre los grandes problemas de la Iglesia y el Estado de su épocay
apenas hay campo alguno en el que no efectuase su contribucién personal.

La obra profética o visionaria de Hildegarda de Bingen est4 formada por tres libros:
Scivias (Conoce los caminos), Liber vitae meritorum (Libro de los méritos de la vida),
y el Liber divinorum operum (Libro de las obras divinas). Pero también fue
responsable de dos tratados altamente realistas: uno, la Physica, trata de las
propiedades de los diversos elementos naturales del mundo, como plantas, animales,
pajaros y peces, incluyendo ademas piedras preciosas y metales; el otro, Causae et
curae, es una enciclopedia médica inconclusa que trata de materias médicas, filosoficas
y astrologicas, entre otras, de la formacion del cosmos, de las enfermedades méas

43



importantes —de pies a cabeza—, de las afecciones del animo, de las clases de
medicamentos y su aplicacion y de los preceptos para un modo de vida saludable.

Compuso setenta y dos piezas musicales y un drama litargico, Ordo Virtutum, fundé y
fue abadesa de dos monasterios benedictinos, escribi6 la biografia de dos santos, San
Disibod y San Ruperto, elabor6 una curiosa Lingua ignota que la llevo a particulares y
extrafias elucubraciones y esta considerable obra crecié ain mas por su extensa
correspondencia. Se afiaden, ademas, obras motivadas por las ensefianzas practicas
como los sermones, a menudo pronunciados, caso Gnico en una mujer, no en el interior
de una iglesia, sino directamente ante el pueblo.

El analisis de su obra revela que Hildegarda tenia un amplio conocimiento de la Biblia,
de las ciencias naturales, de los autores latinos y de la filosofia neoplatoénica, lo cual
contrasta con la ignorancia e incultura que ella misma se asigna.

Aunque empez06 a escribir después de los cuarenta afios, cuando murié habia compuesto
tal cantidad de textos que los publicados ocupan ya todo un gran volumen de la
Patrologia Latina del abad Migne, pero otros muchos estan todavia inéditos o han sido
recientemente estudiados.

El hombre y el universo

Luego oi una voz que me decia desde el cielo: lo invisible y eterno se manifiesta a través de

lo visible y temporal (Scivias, primera parte tercera vision).

Una de las partes mas fascinantes de su obra es su «teologia cosmica», una cosmovision
donde todo esta comprendido y explicado. En ella nos ofrece una consistente imagen
que resume la teoria del microcosmos y el macrocosmos heredada de los clasicos. Para
Mathyla Ghyka constituye un ejemplo de lo que él denomina pitagorismo monéstico o
neoplatonismo benedictino. El que evoca no es en absoluto un universo estatico En una
de las miniaturas que ilustran el Libro de las obras divinas, el hombre, microcosmos,
aparece en el centro de un universo planetario con el que est4 entroncado a través de
radios que forman un poligono estrellado:

(...) Apareci6 una rueda de maravillosa vision. Contenia signos que la acercaban a la visiéon
en forma de huevo que habia tenido hacia veintiocho afios y que describi en la Vision tercera
de mi tratado Scivias (...). En medio de aquella rueda aparecia la imagen del hombre (...).
Sobre la cabeza de aquella imagen estaban los siete planetas, uno detras de otro (Libro de

las obras divinas, parte primera, vision segunda).

Esta imagen hoy nos es muy conocida gracias a un autor mucho més moderno:
Leonardo da Vinci. Méas de tres siglos antes de que este naciera, esa vision del hombre
con los brazos extendidos sobre la esfera del mundo estaba ya presente en la obra de la
religiosa renana. En una carta dirigida al monje Guibert le explica: «El hombre es
celeste y terrestre».

[Dice la voz divina] (...) Yo soy la energia suprema, la energia ignea. (...) En mi no hay nada
mortal. (...) Sin origen, sin fin, yo soy esa vida que persiste, idéntica, eterna. Esta vida es
Dios. Es perpetuo movimiento, perpetua operacion, y su unidad se muestra en una triple

energia (Libro de las obras divinas, parte primera, vision primera).

44



La vuelta al origen que describe la abadesa recuerda el devenir ciclico en lo que el
Bhagavad Guita llama dia y noche de Brahma, en periodos de manifestacion e
inmanifestacion:

Antes de la caida de Adan, el firmamento estaba inmovil y no giraba; después de la caida,
en cambio, empez6 a moverse y a girar. Pero después del tltimo dia, permanecera inmévil
como estaba al principio (Causae et curae).

Refleja también la concepcion panteista de todas las tradiciones antiguas:

Asitambién Yo, el Padre, estoy presente en toda criatura y no Me ausento de ninguna como
te ausentas t1, oh hombre; cuando te miras en el agua, aparece en ella tu rostro, pero
desprovisto de fuerza, y al alejarte, se borra. En cambio, Yo no Me aparezco a las criaturas
con esa inconstancia, sino que estoy en ellas con presencia verdadera (Scivias, segunda

parte, sexta vision).

Habla de cambios ocurridos en la superficie de la Tierra y de cruces con animales de
algunas razas humanas:

«(...) Antes del diluvio universal, el agua no fluia tan raudamente y no era atn tan liquida
como lo seria después. En su superficie tenia [la Tierra], por asi decirlo, una piel que
retardaba un poco su flujo, de forma que el agua solo fluia apaciblemente. (...) En aquel
entonces, los hombres habian olvidado a Dios, de modo que obraban mas como animales
que conforme a la voluntad divina. (...) Mujeres y hombres mantenian incluso relaciones
carnales con los animales (...). La humanidad entera se transformoé en una abominacion, e
incluso algunos hombres se amoldaron al comportamiento y a los sonidos de los animales
salvajes (...). Desgarrose un poco su piel [la de la Tierra], aquella con la que habia sido
contenida el agua anteriormente para que no fluyera tan rapido como lo hace actualmente;

entonces, el agua recibio un flujo impetuoso y ahogo a los hombres (...). También las piedras,

45



que habian sido creadas junto con la tierra y que estaban cubiertas por ella, salieron a la luz

como consecuencia del agua (Causae et curae).
La razon humana, para Hildegarda, tiene unos limites naturales:

«(...) Igual que con la mirada mortal no puedes observar a la divinidad, no podras tampoco
con la mente mortal comprender sus secretos, (...) como las plantas que crecen (...) sobre la

tierra no pueden comprender los campos (Scivias).

«El alma es méas poderosa que el cuerpo. (...) El alma puede vivir sin el cuerpo; este, sin

embargo, de ningin modo puede vivir sin ella (Causae et curae).

[Habla la voz divina] Si las oscuras tempestades de la blasfemia y 1a desesperanza se ciernen
sobre un hombre, y este no cede a ellas ni con su corazén ni con su voluntad, ni recreAndose
con perversidad en su amargo sabor, sino que entabla dolorosa y terrible batalla contra ellas,
y si persevera, resistiendo con denuedo en este combate, acudiré rapido en su ayuda; que
no zozobre bajo el peso de esta 16brega sombra, y diré que es un gallardo luchador contra
las més aciagas tempestades: pronta ird Mi mano en auxilio suyo, y le llamaré amigo Mio,
pues soportando con paciencia, por amor a Mi, tantos quebrantos, noblemente los vencio

(Scivias, segunda parte, quinta vision).
De forma parecida Krishna anima a Arjuna en el Bhagavad Gita:

Asi pues, empuiia la espada de la sabiduria y corta de un solo tajo los lazos de la duda y
desconfianza que atan tu mente y tu corazon. Yérguete ioh, principe! Y cumple tu destino.
(...) Mucha virtud y mérito hay en el dominio de si mismo, ioh, principe!, y los que tal hacen

vienen a Mi.

oy @m

o o

A

Y «mwﬂ*ﬁ*'ﬂwwwm

46



Curo a los enfermos

Sus escritos medicinales fueron los tnicos tratados de medicina que se escribieron
entonces en el Occidente cristiano. En el siglo XII la medicina tan solo se practicaba en
la escuela judia de Coérdoba, la de Maimonides. En estos tratados no presenta nada
como una revelacion; aqui no hay «la luz viviente me ha dicho...».

Dios cre6 el mundo como bueno, pero el hombre, por su caida en pecado, llevo al mundo
al desorden. Por eso, debilitado en su fuerza vital originaria (viriditas), se volvio
enfermizo.

Viriditas es un concepto importante en la obra de Hildegarda. Se relaciona con vis
(fuerza), y virtus (virtud), y designa el verdor exterior y visible asi como la fuerza
interior que lo produce; hay que entenderlo como «vida», «vigor», «frescura»,
«lozania». «La tierra suda el verdor de la hierba» (Terra sudat viriditatem graminis).
«Para Hildegarda, sudor esta asociado no con el sudor del esfuerzo sino con la
destilaciéon del perfume, una cualidad celestial, o con lo que es fértil o hermoso en la
tierra» (Peter Dronke).

Hildegarda aprecia las virtudes ignoradas de plantas y animales, que poseen una
capacidad bienhechora oculta y sutil. Podemos reconocer en ello algunos conceptos
homeopéticos. Tampoco olvida la fuerza curativa de las piedras preciosas, la terapia de
la musica, las indicaciones sobre higiene y dieta y el diagndstico en virtud del color de
la piel, del timbre de la voz, de la claridad de los ojos, del pulso, de la respiracion, del
tipo de fiebre, del grado de consciencia o de la indole de la orina.

Siendo {anciana? se fue a predicar

Entre 1158 y 1171 emprendid cuatro viajes de predicacion: recorri6 el Main, marcho a
Tréveris y Lotaringia, remont6 el Rin en direccién a Colonia y se dirigié a Suabia,
cuando ya sobrepasaba la edad de setenta afios. Pronunci6 sermones en numerosas
catedrales, Tréveris, Bamberg, Colonia, Maguncia. Los clérigos que la escuchaban le
pedian después que les dejara por escrito aquellos sermones. Esto ocurri6 con el dean
de la catedral de Colonia, que le ruega le envie por escrito las palabras que de viva voz
escucharon de ella.

Hildegarda le contesta con una serie de reproches:

Deberiais ser columnas de fuego, (...) toda la sabiduria que habéis buscado en las Escrituras
y en el estudio se la ha tragado el pozo de vuestro egoismo. Como si lo que sabéis, después
de haberlo tocado y experimentado, lo sepultarais para colmar vuestros deseos y engordar
vuestra carne (...) Deberiais ser dia, pero sois noche. Pero seréis o dia o noche. Escoged,

pues, de qué lado queréis estar.

En el siglo XII la mentalidad de quienes la escuchaban era muy diferente a la que
existira después y su lenguaje es recibido como una llamada a la conversion.

Una mujer de su tiempo

Su celebridad lleg6 a oidos de las mas altas autoridades estatales y eclesiésticas, que
solicitaron su consejo en momentos de méaxima tension politica y religiosa —habia

47



N
»

5‘*“

discrepancias entre el emperador aleméan y el papa, y Bernardo de Claraval promovia
la segunda cruzada—, y en muchos aspectos represento la conciencia espiritual y politica
de su tiempo.

Entre sus corresponsales figuran tres papas (Eugenio III, Anastasio IV y Adriano IV),
monarcas (Conrado III, Federico Barbarroja, Enrique II de Inglaterra, Leonor de
Aquitania y la emperatriz bizantina Irene), y monjas y eclesiasticos de toda condicién.
Hildegarda siempre distingue entre ella misma, la «pobrecita figura femenina» y lo que
la voz divina expresa a través de ella. Amonestar, advertir o reprender a los demas es
algo que hace siempre en nombre de la luz y de la voz, y no en el suyo propio.

Hildegarda fue también consultada por otro poderoso personaje a proposito de la
cruzada. Se trataba de Felipe de Alsacia, conde de Flandes. El utiliza un tono de lo mas
respetuoso: «Vuestra santidad habra sabido que estoy dispuesto a hacer todo aquello
que sea susceptible de complaceros...». En el tono solemne de la respuesta, la abadesa,
hablando por la luz viva, desliza esta pregunta: «{Por qué has matado a tu préjimo sin
que intervenga mi justicia?». Es una frase estremecedora, pues el conde habia hecho
morir a latigazos a un hombre a quien habia encontrado hablando con su esposa.

El papa Anastasio IV, se dirige a ella con admiracién, pero, seguramente, no se esperaba
la respuesta que recibio:

Oh, hombre, que por atender tu ciencia has dejado de reprimir la jactancia del orgullo de
los hombres que han sido puestos bajo tu proteccién, épor qué no haces revivir a los
naufragos, que no pueden salir a flote de sus dificultades si no reciben ayuda? (...) Ta

abandonas a la hija del rey, es decir, la justicia, (...) que te habia sido confiada.

48



La sibila del Rin

Dotada desde sus primeros afios de vida de la capacidad de ver y oir cosas
imperceptibles para el resto de los mortales, Hildegarda desempeiié el papel de
profetisa. La Vita nos cuenta:

De todos los lugares llegaban hasta ella muchedumbres de gentes de ambos sexos a los que
concedia exhortaciones por la gracia de Dios y a cada uno segin su vida. (...) Como conociera
gracias a su espiritu profético los pensamientos y las intenciones de los hombres, reprendia

a los que se habian acercado a ella solo por curiosidad con intencion frivola y perversa.

(...) Preveia en espiritu la vida y los cambios de los hombres, y de algunos la consumaciéon
de la vida presente, y también la gloria y las penas de sus almas segtin la cualidad de sus
costumbres y de sus méritos. (...) Y como supiera con precision cudndo era tiempo de callar,
también sabia cuando, con quién, por qué y como era tiempo de hablar. (...) Solia describir
con detalle cosas del futuro.

Al final del Liber vitae meritorum no solo manifiesta que es consciente de su labor de
profetisa, sino que lanza una maldicion contra cualquier persona que, en el futuro,
modifique lo que ella ha escrito, ya que Hildegarda se considera un simple instrumento
de Dios.

En 1150, tuvo que luchar por la independencia de su comunidad y su traslado a
Rupertsberg. Después de enfrentarse a una durisima oposicion por parte de los monjes
de Disibodenberg (los monjes no querian renunciar a las dotes e influencia de las
familias nobles de las que procedian las monjas), al final, pudieron trasladarse a la
nueva construccion. En 1165 Hildegarda fundara un nuevo monasterio: Eibingen, que
sobrevive hoy.

En el ano anterior a su muerte Hildegarda tuvo que hacer frente al conflicto mas
doloroso de su vida.

En 1178 habia accedido a que un noble fuese enterrado en suelo consagrado en
Rupertsberg. El noble habia sido excomulgado, aunque antes de morir se reconcilié con
la Iglesia. Pese a todo, los prelados de Maguncia, alegando que ese hombre habia muerto
excomulgado, ordenaron a Hildegarda que exhumara su cadaver y se deshiciera de él.
La pena, de lo contrario, seria la excomunién para ella y para sus monjas, que ya no
podrian oir misa, comulgar o cantar el oficio divino.

Hildegarda desobedeci6 el mandato. En el proceso de su canonizacién podemos leer
que a sus ochenta afnos, respondio al desafio: con su vara de abadesa traz6 una cruz en
el aire sobre la tumba, y borr6 luego toda sefial que pudiera identificar el enterramiento.
Asumi6 la responsabilidad de que ella y sus monjas vivieran expuestas a la verglienza
publica porque su luz viva le dijo que profanar el cuerpo enterrado en suelo consagrado
era desobedecer a Dios.

El monasterio enmudecio y los cantos y melodias tan amados por Hildegarda cesaron.
Privadas de la misa, sin el consuelo de la comunion, las hermanas asistian tristes a la
batalla de su abadesa. En marzo de 1179, seis meses antes de morir Hildegarda, el
arzobispo de Maguncia autorizo el levantamiento de la excomunién.

49



Todo esta en las visiones

He aqui que en el aflo cuarenta y tres de mi vida en esta tierra,(...) vi un gran esplendor, del
que surgi6 una voz que desde el cielo me decia: Oh, fragil ser humano, ceniza de cenizas y

podredumbre de podredumbre, di y escribe lo que ves y oyes (Scivias).

Hildegarda revel6 a un desconocido que sus visiones eran de dos clases, una de las
cuales era mucho mas rara, intensa y gozosa que la otra. A €l le dijo que en ningin
momento cesaba de ver esa luz. Después de una larga respuesta a su carta sobre las
visiones, el monje Guibert de Gembloux qued6 tan anonadado que se traslado6 a
Rupertsberg para pasar en compania de la octogenaria monja los dos afnos que
antecedieron a su muerte.

Desde mi infancia, antes que mis huesos, mis nervios y mis venas se hubieran afirmado,
hasta ahora que soy septuagenaria, siempre he disfrutado del regalo de la visién en mi alma.
Segun la voluntad de Dios, mi alma sube a las alturas del cielo, a las diversas regiones del
aire, y se pasea entre pueblos diferentes, aunque habiten regiones lejanas y lugares que son
para mi remotos.(...) Yo no 0igo esas cosas con mis oidos del cuerpo (...); las veo solamente
en mi alma, y los ojos de mi cuerpo siguen abiertos, porque nunca sufri el desfallecimiento
del éxtasis; las veo despierta, tanto de dia como de noche (...) Se me dice que esta luz es la
sombra de la luz viviente y, asi como el sol, la luna y las estrellas se reflejan en el agua, asi
sucede con los escritos, los sermones, las virtudes y algunas obras humanas, son revestidas
de formas, resplandecen en esa luz. Conservo durante mucho tiempo en la memoria todo lo
que he visto y aprendido en esta visién; de modo que recuerdo lo que alguna vez he visto u
oido; simultaneamente veo, 0igo y sé, y aprendo en un instante lo que sé. Pero lo que no veo

en esa luz, lo ignoro, pues no soy docta.

50



(...) no con mucha frecuencia, percibo en esta luz otra luz que es nombrada luz viviente (...)
Desde el momento en que la contemplo, toda tristeza y todo dolor es arrancado de la

memoria, de forma que adquiero las maneras de una simple nifia y no de una mujer vieja.

Sus visiones son precisas y evolucionan ante sus ojos con gran lujo de detalles y colores.
Hildegarda no ofrece un extracto de sus visiones, sino un relato de las mismas. La voz
divina que oye en su vision le explica también el sentido alegorico de las imagenes que
contempla. Lo que resulta excepcional, y a ella misma le sorprendia, es que esta clase
de vision se diera al mismo tiempo que su vision fisica.

Hildegarda afirma que sus visiones proféticas son la fuente directa de lo que escribe, y
de su dominio intuitivo de la musica, de las Escrituras y de las obras teologicas y
filosoficas, cuyo hermetismo puede descifrar sin dificultad, pese a haber recibido una
instruccion rudimentaria. Sus conocimientos son a menudo asombrosos.

Su conviccion de que ha visto en la luz y en plena vigilia las contestaciones a lo que le
preguntan significa que no tiene miedo a decir lo que haga falta. Muchas veces se
expresa de forma cortés y humilde; pero cuando se trata de manifestar lo que cree que
es la verdad, lo hace desafiando cualquier oposicién.

La guia en quien confiar

Su papel de directora espiritual queda atestiguado en los consejos que encontramos en
sus cartas contestando ruegos y haciendo entender a sus corresponsales el camino para
remontar sus dudas o defectos. En ocasiones, la respuesta es directa: «muchas veces
juzgas a los otros en cosas en las que ti misma no deseas ser juzgada», le dice a la
abadesa Hazzecha. Otras veces, Hildegarda percibe en su interlocutor cual es su
carencia mas acusada, el defecto que mas le estorba, y, en palabras de Peter Dronke, le
prepara una imagen talisméanica que le sirva de apoyo y guia, actuando igual que cuando
adapta sus conocimientos médicos de un modo personal a sus pacientes.

Su uso de la alegoria tiene un objeto pedagogico, como cuando muestra la imagen de
virtudes y defectos:

De la cambiante masa surgieron mas espectros, algunos grotescos, como la Cobardia, cuyo
cuerpo temblaba con la flacidez de un gusano, acabado en una cabeza con una sola oreja

peluda.

(...) La Tristeza se le present6 como un leproso de cabello negro como el azabache. Se
escondia detras de unas grandes hojas y se desgarraba el corazon, ya que tenia la muerte
por felicidad. A continuacion se acerc6 el Engafio, el vicio envuelto en tinieblas, que aunque

apresado en una endurecida espuma, segregaba una especie de viscoso lodo.
En Rupertsberg, Hildegarda vela por las monjas de las que era abadesa.

(...) Vela en mi vision verdadera, con mucha inquietud, como los espiritus aéreos combatian
contra nosotras. Vi que esos mismos espiritus atacaban a algunas de mis nobles hijas a través
de distintas vanidades, enredandolas como en una red. Entonces, instruida por Dios, las

instrui a mi vez.

Insiste en evitar los excesos de penitencia y mortificacion, que son, en realidad, errores.
A una religiosa, en quien adivina la practica de excesivas privaciones, le dice:

51



A menudo veo que cuando alguien aflige su cuerpo con un exceso de abstinencia, nace en él
el fastidio, y por ese fastidio se multiplican los vicios mucho mas que si hubieran sido

contenidos con justicia.

El caso de Sigewiza

La Vida menciona curaciones asombrosas, algunas ocurridas sobre su tumba, donde
se percibia «un suave olor que salia de su sepultura».

Uno de estos milagros tuvo lugar durante un viaje por el Rin que emprendié para
predicar. En el barco, una mujer le mostr6 a su hijo, un nifio ciego. Hildegarda tomd
agua del rio con su mano izquierda, mientras bendecia con la derecha al pequeno
echandole el agua sobre los ojos. En seguida, recobro la vista.

Por su correspondencia, conocemos un episodio que tuvo mucha resonancia en la
época: la curacion de una joven noble, Sigewiza, en lo que parece haber sido un caso de
posesion demoniaca. Fue durante una larga enfermedad de Hildegarda.

Hildegarda meditaba y ansiaba saber la forma exacta en que los demonios podian
afectar a los seres humanos. En su visién, comprueba que el demonio no puede «entrar»
en la persona, aunque si cubrir y ensombrecer a los humanos «con un humo de
negrura». O sea, que puede asediar y «obsesionar» a las personas, si bien no cabe hablar
de «posesion» diabolica.

La voz que habla a través de Sigewiza llama burlonamente a la abadesa no Hildegardis,
sino Scrumpilgardis («Arrugarda»). Lo que se desprende del relato de Hildegarda es
que intent6 curar a la joven disenando para ella una complicada representacion
dramatica mimética. Aunque la perspectiva aterrorizaba a toda la comunidad de
Rupertsberg, la aceptaron, y tras semanas de rezos y de practicas ascéticas por parte de
las monjas y de todo el pueblo de Bingen, el resultado fue la paulatina recuperacion de
Sigewiza.

iAh, la musica!

La mausica, como la luz y el viento, se difunde por las cosas. Para Hildegarda es la
manifestacion sonora y fisica de la gloria del cosmos y de la armonia de sus partes: el
mundo es sinfonia.

Al dar vueltas, el firmamento emite maravillosos sonidos que nosotros, sin embargo, debido

a su excesiva altura y amplitud no podemos escuchar (Causae et curae).

Una symphonia es algo material e inmaterial. La musica surge de lo terrenal, pero se
remonta hacia Dios, estimula a las almas sofiolientas y las mantiene atentas:

A través de sonidos dispuestos en armonia (...) podemos transformar nuestras acciones y

nuestro ser interior (...).

Su obra Symphonia armonie celestium revelationum es un ciclo de, aproximadamente,
setenta canciones liturgicas (antifonas, responsorios, himnos y secuencias). Se trata de
musica «revelada». También lo es la ultima vision del Scivias, que es, mas bien, una
audicion, la transcripcion de un concierto celestial: «oi (...) todo tipo de musicas
maravillosas (...)».

52



La opereta religiosa Ordo virtutum es una obra peculiar de Hildegarda. En ella aparecen
las figuras alegoricas de las virtudes celestiales en lucha con el diablo. Segtn la
concepcion de Hildegarda sobre la musica, las palabras del diablo no tienen ninguna
melodia, solo son ruido. Los canticos y la alabanza musical de Dios son privativos de
los angeles y los hombres.

El interdicto caido sobre su monasterio fue la causa de que Hildegarda escribiera a los
prelados de Maguncia indignada por la prohibiciéon de cantar los salmos e himnos,
exponiendo toda una teologia de la musica.

(...) Los profetas, (...) inventaron no solo los salmos y los canticos, que se cantaban para
aumentar la devocion de los que los escuchaban, sino también los distintos instrumentos
musicales, (...) para que tanto con las formas y las calidades de esos mismos instrumentos
como en el sentido de las palabras que oian y les eran repetidas, los hombres pudieran
instruirse interiormente.(...) Por eso debéis reflexionar, vosotros y todos los prelados, con
extrema atencion (...), antes de cerrar con una sentencia la boca de una asamblea dispuesta

a cantar las alabanzas del Senor (...).

La lengua ignota

Su obra mas oculta y desconocida es la Lingua ignota. En este lenguaje ignoto
Hildegarda configur6 un glosario misterioso de unos novecientos términos
desconocidos referidos a seres terrenales y celestiales, en su propio alfabeto de veintitrés
caracteres, con un significado que se expresa en lengua germanica. Las litteras non
visas (letras nunca vistas) y la lingua inaudita se relacionan con la composicion
musical.

«La lingua ignota debi6 de ser una especie de lenguaje secreto para iniciados, empleado
para crear una atmosfera de mistica intensidad en el convento» (Barbara Newman) «La

53



abadesa habria tratado de reconstruir la lengua hablada por Adan antes de la caida,
lengua que le permitia conversar con los animales, lengua hablada por los angeles.
Reencontrar esa lengua era el modo de volver a entrar en contacto con el tiempo de los
origenes» (S. Gouguenheim). «La Lingua de Hildegarda exige con urgencia una edicion
comentada (...) Yo creo que quedo sin terminar; o, al menos, que la coleccion de
palabras que queda representa solo una fraccion de lo que tenia previsto» (Peter
Dronke).

La orden celeste de utilizar a un corrector para pulir su gramatica se encuentra en la
carta dirigida al papa Anastasio; en realidad, en la carta, segin Victoria Cirlot, se alude
al paso de la lingua ignota, celestial —la que a ella se ha mostrado—, a la humana; de
ahi que se concluya con la «adaptacion» al sonido humano.

Particular interés ofrece —comenta Victoria Cirlot— la relacion entre palabra y musica:
los melismas (largas frases melddicas para una silaba) no estan en correlaciéon con el
acento de una palabra o su importancia en el texto, y «las dos sonoridades funcionan
como una especie de contrapunto, impredecible y rico (...). Las creaciones de
Hildegarda, comparadas con las de un himno contemporaneo, sonarian mas primitivas
o desconcertadamente vanguardistas» (Barbara Newman). Ritscher lo califico6 de
«gregorianizantes», pero no gregoriano.

Para A. Castro y M. Castro, traductores del Scivias, «en esta obra se traslucen dos ejes,
entrelazados en el texto: el de la palabra con sus ecos, que llamariamos melodico; y un
eje espacio-temporal, de tipo arquitectonico, que integra las imagenes (...). Se advierte
una voluntad musical que crea complejos paralelismos de imagen y palabra (...). La
urdimbre del Scivias es la de una obra musical: una morada de la musica que abarca la
palabra, la imagen, sus encadenamientos ritmicos, sus reverberaciones en una
armoniosa sintesis de las Escrituras».

¢Alegoria o realidad?

Los estudios sobre Hildegarda se han centrado, sobre todo, en la idea de que sus
visiones responden a una concepcion alegoérica del mundo.

Sin embargo, en el Liber vitae meritorum, la voz de la luz viviente le dice: «esto que
ves es verdad». Ella insiste en que todo lo ha visto y oido con completa consciencia y
lucidez, en los reinos celestialesy no en el mundo fisico.

Victoria Cirlot cita a Corbin, quien ha desarrollado ampliamente la realidad de la tierra
intermedia, de la geografia visionaria, que es el lugar del simbolo por excelencia. «La
eclosion espontanea de los simbolos (...) no saca a la luz formas arbitrarias y
“fantasiosas”, sino contenidos fundados e invariables, que corresponden a esa
estructura permanente (...). Descubren a la mente una region no menos “objetiva” que
el mundo sensible». (...) Una vez consumada la ruptura de nivel, el alma revela todas
las presencias que la habitaban desde siempre sin que hubiera tenido, hasta ese
momento, conciencia alguna de ello. El alma revela su secreto; se contempla (...) como
presintiendo una familia de seres de luz que la atraen hacia un clima mas alla de todos
los climas conocidos hasta entonces».

*HKK

54



Todavia hay muchos puntos por investigar en la obra de Hildegarda de Bingen, muchos
documentos que permanecen a la espera de un analisis exhaustivo que rescate todo
aquello que el tiempo inexorable (mas de 900 afos ya) no haya devorado. Pero lo que
nos ha llegado nos permite sentir la fuerte huella de una pequefia monja que un dia,
entre las tribulaciones del mundo, vio la luz.

¢Podremos nosotros, hombres y mujeres del tercer milenio, volver la vista hacia lo alto,
como ella, y comprender que el universo esta ordenado? ¢Que el hombre, lejos de ser
un prisionero desvalido en sus redes puede, con su voluntad, forjar un mundo nuevo y
mejor? Podemos y debemos. iAsi sea!

Bibliografia

Hildegarda de Bingen, una conciencia inspirada del siglo XII. Régine Pernoud.
Editorial Paidos testimonios, 1998.

Una luz tan intensa. La insélita vida de la mistica alemana del siglo XII Hildegard
von Bingen. Joan Ohanneson.Ediciones B, S.A. Barcelona, 1998.

Las escritoras de la Edad Media. Peter Dronke. Ed. Critica, colecciéon Drakontos,1995.
La mujer en el tiempo de las catedrales. Regine Pernoud. Coleccion Plural, Historia.
Ediciones Juan Granica, Barcelona, 1982.

La mujer medieval. Mariateresa Fumagalli Beonio Brocchieri. Alianza Editorial.
Edicion de F. Bertini, Madrid, 1991.

Mujeres medievales. Eileen Power. Encuentro Ediciones, Madrid, 1979.

Scivias: conoce los caminos. Hildegarda de Bingen. Traduccion de Antonio Castro Zafra
y Monica Castro. Editorial Trotta, Madrid, 1999.

La mujer en la Edad Media. Margaret Wade Labarge. Editorial Nerea. Madrid 1988,
edicion de 1996.

Vida y visiones de Hildegard von Bingen. Edicion a cargo de Victoria Cirlot. Siruela,
Madrid, 2001.

55



TANVIERND

A

fISteraSeel pumtn

Nuestra forma de buscar la verdad y reunir conocimiento hace, segiin nuestro
paradigma actual, que la suma de lo que sabemos (que llamamos ciencia) esté siempre
en compartimentos separados y que se separan aun cada vez mas. Quien estudia la vida
bajo la forma de la biologia poco o nada tiene que aprender ni saber de la astronomia,
o de la vida en un sentido cosmico de la palabra, como no sea las bases bioquimicas del
ADN, o peor aun, solo los elementos quimicos que permiten su existencia. Qué tiene
que ver la geologia con la psicologia, solo Jung quizas, en un sentido analdgico, podria
responder.

Asi, vincular las estaciones del ano a la geometria parece absurdo, como no sea por los
momentos en que la 6rbita de la Tierra exhibe en su inclinacién una faz u otra ante los
rayos del Sol, el astro rey. Dividimos asi la elipse (que es casi una circunferencia) en
cuatro sectores que forman las estaciones.

Pero usemos la analogia, que es la llave de muchas vivencias filoso6ficas, y que ha
permitido siempre, usando la imaginacion, avanzar a la ciencia (recordemos, por
ejemplo, el anillo hexagonal del benceno en el suefio de Kekulé, o la comprension de la
electricidad cosmica alterna en la relacion Tierra-Sol en Tesla).

El método cientifico actual casi excluye totalmente el uso de la analogia, la que sabe a
Edad Media; y Descartes, con el bisturi de su razon, ya se encarg6 de separar sin puntos
de union la res extensa de la res cogitans, dejando asi sin soporte a la imaginacién que
permite dicha analogia, a pesar de que toda su geometria analitica es un traspaso de lo
mensurable a lo imaginable en la aritmética.

Pero la verdad es que la naturaleza, en el invierno, se desnuda de sus vestidos y, en una
muerte aparente, vuelve a lo esencial, a lo perenne. Y el fruto, con su volumen, se
deshace para permitir que la semilla vuelva a la tierra esperando la llamada, con su luz

56



y calor, de un despertar a la vida. Y la semilla, origen de la vida, es punto. Y el primer
movimiento de este punto es un didmetro vertical, respondiendo al cielo en la bisqueda
permanente de la luz y a las profundidades para en ellas abrir sus raices, esenciales para
el soporte mineral y acuatico de la vida vegetal (como en las hojas se da el aéreo y el
igneo).

El invierno, en su semejanza con la muerte (que todos los pueblos antiguos tuvieron
muy en cuenta en sus fiestas y misterios), es un retorno de la vida a lo invisible, a la
inactividad en el reino de la materia, y es facil pensar en la vida en este estado asociada
al elemento geométrico del punto.

Esto nos lleva a reflexionar sobre los misterios del punto.

No deja de ser curioso que Platén, en su cosmogonia del Timeo se niegue a hablar de
este, que en la filosofia pitagorica fue simbolo de la ménada, envuelta en la oscuridad y
el misterio. Los primeros elementos geométricos en Platén no son los puntos, sino los
angulos (que no dejan de ser una forma de dualidad). La relacion entre tres de los
mismos permite la primera figura geométrica, que seria asi el triangulo, simbolo del
Logos o demiurgo.

El punto, como la verdad o la esencia, es siempre misterioso. Carece de dimensiones
en el espacio, como el instante en el tiempo, y, por lo tanto, de atributos. Es inaccesible
y sin propiedades; por consiguiente, no podriamos decir que existe, y, sin embargo, esta
ahi donde las cosas comienzan a gestarse. No en vano el Bhagavad Gita dice que el inicio
y el fin siempre viven en el misterio, como alfa y omega de un ciclo de vida. Viven en la
dimension mental pura, en la del arjé en que nace el punto. Podemos seguir el trazo de
una espiral y nunca llegaremos al punto que la gesta, es tan inaccesible como el infinito
al que se abre més y mas. Y sin ningan otro trazo con el que se relacione, solo nuestra
voluntad puede senalar un punto, con lo que es hijo, solo de la voluntad de ser; donde
ella dice que exista, ahi vive, es el «primer nacido».

En la filosofia budista, el espacio y el tiempo pueden ser divididos eterna e
infinitamente. En nuestra filosofia derivada de la fisica cuantica hay un espacio minimo,
y un instante, determinados por la constante de Planck, o sea, que la realidad estaria
pixelada. En ese sentido budista de la division inifnita para llegar a él, el punto es
inaccesible. Si seguimos una linea tangente a una curva, por mas que aumentemos la
imagen, nunca hallaremos tal punto, y, sin embargo, geométricamente podemos
determinar donde esta. Tan inaccesible, que, por légica, no podemos determinar cual
es la parte superior o inferior de un punto, o la interior o exterior, lo que nos impide la
dualidad bésica de la que nacen los elementos geométricos y aun los niimeros.

Se nos ensena que «el punto une y la linea separa», y de la unién de ambos surge el
tridngulo, el Tres encarnado en la geometria.

Para Proclo, en contra de Euclides, la linea no es una suma infinita de puntos, pues mal
puede la suma de nadas hacer algo, sino la «fluxién» del punto. O segtn las tradiciones
tibetanas, el rastro imaginario que deja el punto en su movimiento.

También se nos dice que dos lineas se cruzan en un punto, con lo que el mismo se
convierte en la conciencia, en el presente vivido fruto de la relacion de esas dimensiones.

57



Ese es un punto «irreal» pues no es autogestado, depende de las entidades (en este caso
lineas) que le dan nacimiento y solo permanece mientras estas se cruzan en él.

Hic et Nunc! En su inaccesibilidad, el punto esta, como la vida y la conciencia, aqui y
ahora.

Aristoteles ensenaba la importancia de que los discipulos hicieran la operaciéon
geométrica que permite hallar el centro de una circunferencia. Y es filosofico admirar
como la causa y origen de una circunferencia no vive en ella misma sino en su centro.

El punto nada suma, pero sin él, como sin el cero en la matematica, nada existe. Punto
como centro de fuerza, punto como semilla, punto como el misterio de la unidad simple.
Y, segtin la Doctrina Secreta, de H. P. Blavatsky, se dice que una de las formas de
representar el misterio de Dios, o sea, lo Absoluto e Incondicionado es el punto, el
«germen en la raiz». Este punto formaria una trinidad metafisica con el espacio y el
movimiento: ahi esta todo.

«What is it that ever is?». «Space, the eternal Anupadaka».* «What is it that ever
was?» «The Germ in the Root». «What is it that is ever coming and going?». «The
Great Breath». «Then, there are three Eternals?». «No, the three are one. That which
ever is is one, that which ever was is one, that which is ever being and becoming is
also one: and this is Space».

El invierno se convierte, asi, como la muerte, en un retorno a lo esencial, a lo que no
nace, ni vive, ni muere, y meditar sobre los misterios del punto nos permite comprender
su intima naturaleza.

58



«Con ella, el mundo por fin ha encontrado una mujer compositora de verdadero genio».
Esto declar6 Franz Liszt cuando conoci6 a Pauline como alumna en sus clases de piano.

Pauline Viardot es considerada una de las grandes autoras occidentales del siglo XIX.
Tuvo una larga y ajetreada vida, dificilmente equiparable a la de otras mujeres de su
época, y logr6 fama internacional no solo como cantante de 6peray actriz, sino también
como pianista, profesora de canto y compositora. Era una mujer de fuerte y
controvertida personalidad, polifacética y algo extravagante, vigorosa y enérgica, una
auténtica musa para los artistas de su tiempo. A pesar de no ser agraciada fisicamente,
su voz prodigiosa, su originalidad y su talento para componer operetas de salon,
canciones y obras para piano, la catapultaron a la fama y a la admiracion en toda
Europa.

Conoci6 a Clara Schumann, quien la describié como «la mujer mas dotada para la
mausica que habia conocido jamas». Clara fue una gran amiga de la familia durante
muchos anos y una figura materna de referencia; las dos fueron grandes amigas,
compartiendo ambas su amor por la composicion y la ensefianza de la musica. Por
medio de ella conoci6 a Brahms, que compuso para Pauline su Rapsodia para
contralto.

Fue amiga también de George Sand y de Chopin, con quienes los Viardot compartieron
vecindad en sus casas de Nohant. Alli transcribieron algunas de las mazurcas
chopinianas para que las pudiera cantar Pauline; ella y Chopin se pasaban los dias
enteros tocando el piano y cantando, disfrutando de la pasiéon que ambos tenian por la
musica folclorica. En mayo de 1842 presentaron estas mazurcas en la sala Pleyel de
Paris, siendo Pauline acompafiada al piano por el propio Chopin. Poco después, la
pareja las presento en el Covent Garden de Londres, y en 1866 se public6 un volumen

59



que contenia una serie de mazurcas preparado por Pauline. El gran Hector Berlioz
escribio sobre ella: « Madame Viardot es una de las més grandes artistas de la musica
de todos los tiempos».

Breve biografia

Pauline Viardot, nacida como Paulina Garcia Briones, vino a este mundo el 18 de julio
de 1821 en Paris, en una familia de artistas y musicos de origen espanol. Su padre,
Manuel Garcia, un conocido empresario sevillano, era tenor y maestro de musica, un
pedagogo que supo educar a sus hijos con gran exigencia y disciplina. Su madre,
Joaquina Briones, era madrilefia, tenia una bonita voz de soprano y solia actuar en los
escenarios como actriz y cantante. Pauline, la benjamina de la casa, pudo crecer, asi,
junto con sus hermanos Maria y Manuel, en un ambiente de liberalismo vital que fue
decisivo para su formacién como cantante y actriz, maestra y compositora.

Desde pequeiia, sus padres la iniciaron en la musica. Pronto viajaron a América y se
instalaron un tiempo en México, donde recibi6 clases del famoso organista Marcos
Vega. A su regreso a Paris, Pauline tomo clases de piano nada menos que de Franz Liszt,
y de composicion con Antoine Reicha.

Alos quince afios, dio su primer concierto como pianista en Bruselas junto al violinista
Charles de Beriot, segundo marido de su hermana Maria, y dos afios mas tarde realizd
su primera aparicion publica como cantante en Londres, donde interpret6 el papel de
Desdémona en la 6pera Otelo de Rossini.

Los miembros de la familia Garcia-Briones fueron siempre grandes viajeros, gozando
de importantes amistades con intelectuales y artistas de todo el mundo. En 1842 Pauline
visit6 Espafia y cant6 en el Liceo Artistico y Literario de Madrid El barbero de Sevilla

60



y Otelo. También viajo a Granada y Sevilla, mostrando gran interés por conocer la
cultura andaluza, la tierra de su padre. Poco después, entre 1843 y 1846, se traslad6 a
San Petersburgo, donde habia sido contratada para interpretar composiciones del
repertorio italiano. La figura de Pauline fue decisiva para introducir la 6pera italiana
en Rusia, donde cant6 las 6peras y las canciones mas en boga de la época. Su voz era de
una extensioén enorme (tres octavas y media), lo que le permitia alcanzar siempre
grandes éxitos interpretando papeles tanto de contralto como de mezzosoprano. Poseia
una gran capacidad histrionica, dotes dramaticas extraordinarias, y ademas estaba
dotada de una exquisita musicalidad; sabia adaptarse con facilidad a diferentes estilos,
ya que tenia un exhaustivo conocimiento del arte del canto.

Un triangulo amoroso
y artistico: Ivan, Louis y Pauline

En 1841 Pauline se cas6 con Louis Viardot, un escritor y productor teatral mas de veinte
anos mayor que ella y con el que tuvo cuatro hijos: Louise, Paul, Marianne e Yvette,
todos dedicados al arte. Su marido era un buen hispanista que tradujo el Quijote al
francés y se encargd durante un tiempo de la direcciéon del Théatre des Italiens en Paris,
siendo un apoyo decisivo en la carrera musical de Pauline.

La escritora George Sand, buena amiga suya, parece ser que fue la que urdi6 el
matrimonio de Pauline y Louis Viardot. Es bien conocido que Aurore Dupin era famosa
por coleccionar amantes (entre otros, tuvo a Musset y Chopin), y se cuenta que ella fue
la que se encarg6 de organizar el casamiento que creia mas conveniente para Pauline,
pensando que Louis era un marido ideal para ella: por un lado, tenia un caracter
claramente liberal y era partidario de las relaciones abiertas y, por otro, poseia grandes
inquietudes artisticas y seria un apoyo seguro en la carrera profesional de Pauline. Esto
nos ayuda a comprender el tridngulo amoroso entre la compositora, su marido e Ivan
Turguénev, un dato que hace atin més interesante y curiosa su vida.

En noviembre de 1843, en San Petersburgo, Pauline conocié a Turguénev, el célebre
escritor ruso, con quien sostuvo un apasionado y largo romance que dur6 cuarenta afos,
hasta la muerte de este. El joven se enamor6 de Pauline en cuanto la conocio, y
abandon6é Rusia para instalarse en Paris y poder estar mas cerca de ella. Se
construyeron dos residencias campestres en Bougival, separadas por una pequeina
muralla, que hoy en dia han sido transformadas en museos de los dos grandes
personajes.

Ivan se retrata a si mismo como «Ivan Turguénev de Pauline», lo que nos da idea del
amor intenso y obsesivo hacia ella que tuvo toda su vida. Los hijos de Pauline le
llamaban carifiosamente «el tio Ivan», y el escritor pasaba largas temporadas
conviviendo con ellos. Ivan se enamoro perdidamente de la diva a pesar de ser ella una
mujer casada y, gracias a Pauline, aprendi6 a hablar castellano y se convirti6 en un avido
lector de literatura espafiola, realizando traducciones de algunos clasicos como
Calder6n y Cervantes.

Paulina, Louis e Ivan viajaban y vivian juntos de forma publica, aunque el escritor
pasaba por épocas de alejamiento y desesperacion, incapaz de asumir una situacion tan
andmala. Toda la obra novelistica de Turguénev estd marcada por Pauline y la

61



atormentada relacion que les uni6. En 1883 el escritor falleci6 en sus brazos y, pocos
meses mas tarde, lo hizo también su marido. Fue un afio fatidico para ella, que asistid
a ambos en sus ultimos momentos y los sobrevivio durante treinta afios.

Ella sigui6 trabajando hasta el final: daba clases, organizaba veladas y estaba siempre
activa para la musica. Falleci6 en Paris, el 18 de mayo de 1910, a los ochenta y nueve
anos, y sus restos fueron trasladados al cementerio de Montmartre.

Obras

Pauline escribi6 operetas (género muy en boga en la Francia del s. XIX) y canciones,
utilizando distintos idiomas, como francés, aleman, italiano y ruso. Compuso también
obras para piano solo y para piano y voz, de todo lo cual fue en su tiempo una buena
representante. Cantaba y tocaba en veladas musicales junto a Clara Wieck, Johannes
Brahms o Richard Wagner, quien, en una ocasion, la acompai6 al piano para cantar
fragmentos de su Tristan.

Entre 1871y 1875, ejercié como profesora en el Conservatorio de Paris, componiendo
obras para ser interpretadas por sus propios alumnos y por sus hijos en su casa. Son
obras compuestas para varias voces acompanadas de piano y pequenas operetas de
salon, entre las que destacan Le dernier sorciery Le conte de feés, ambas de 1869, que
tuvieron bastante proyeccion y trascendencia en la vida musical de Paris y fueron
representadas varias veces en teatros y salones privados. Compuso mas de cien arias y
canciones sobre textos de Musset, Turguénev, Pushkin, Gautier, Morike y Goethe.

En el ambito de la pedagogia vocal, Pauline cre6 un método propio de canto basado en
el de su padre, que tituld6 Une heure d’etude: exercices por voix de femmes, publicado
en Paris en 1880, y escribié una seleccion de arias y canciones (Eccole classique de

62



chant, Paris, 1861) acompafadas de comentarios para su interpretacion: fraseo,
acentuacion, respiracion, expresion, etc. Sus alumnos eran grandes figuras y talentos
elegidos que venian de diferentes paises para ser instruidos por ella.

Pauline eligi6 el cuento de Cenicienta (Cendrillon) para componer la altima de sus
obras, una verdadera obra maestra hecha opereta, cargada de musicalidad, creatividad
y sentido del humor, que muestra lo mejor de la compositora y es casi una metafora
perfecta de su vida. Ella se presenta ante todos en la escalinata de un palacio como una
mujer enigmatica y misteriosa, de personalidad atrayente y cautivadora, como la propia
protagonista del cuento.

El palacio facilmente puede ser el gran palacio de invierno de San Petersburgo, ciudad
en la que conoci6 a Turguénev. El triAngulo amoroso entre los tres artistas forja una
verdadera historia fabulosa llena de matices. Las primeras notas de piano que abren
Cendrillon son graves, descendentes y poderosas, mientras ella baja los escalones con
elegancia y parsimonia.

Su interés por la composicion no decayé en absoluto con la edad. Esta opereta,
considerada una rareza, estd compuesta para siete voces y piano y fue estrenada en 1904,
solo seis afios antes de la muerte de la compositora. El libreto, escrito también por ella,
se basa en el cuento de Perrault, pero también contiene muchos elementos de caracter
personal. La version que hace Pauline no tiene madrastra pero si un padre algo embustero
que niega a su hija verdadera. Con esta obra, Pauline elevo a la excelencia el género de la
opereta. Toda la obra est4 llena de analogias con sus propias vivencias y sentimientos, y
no es casualidad que la compositora eligiera este cuento para cerrar su carrera y su vida.

Bibliografia
Yo, Pauline Viardot. Carmen Rodriguez, Extravertida Editorial, Sevilla 2019.
«Pauline Garcia Viardot, reina, hada, elfo y demonio». Revista Melémano, julio 2021.

63



¢A quién somos fieles?

Joan Enric Capella i Cervera

La fidelidad es una cuestidon que genera controversia y malentendidos tanto a las
sociedades occidentales como a las occidentalizadas. ¢éQué debemos entender por
fidelidad? ¢Cuéles son las lineas rojas a partir de las que debemos considerar que
dejamos de ser fieles? Reflexionaremos sobre estas cuestiones con el objetivo de tener
un marco de referencia mas claro al respecto.

La etimologia de fidelidad viene del latin, fidelitas, cuya raiz es fides, ‘lealtad’, el sufijo
-alis, ‘relativo a’ y, finalmente, hay que afiadir el sufijo -dad, ‘cualidad o condicién’.

Segin la Real Academia Espaiola (RAE), fidelidad significa «lealtad, observancia de
la fe que alguien debe a otra persona». Y fiel es un adjetivo que significa «que guarda
fe, 0 es constante en sus afectos, en el cumplimiento de sus obligaciones y no defrauda
la confianza depositada en él».

Dos cuestiones llaman poderosamente la atencion tras estas definiciones. Se observa
que el concepto «fe» es reiterativo, es decir, la «creencia». Y la segunda es que la
fidelidad se relaciona con el otro. Asi que la fidelidad se construye desde la creencia en
el otro; por lo tanto, una primera reflexion que surge es que la fidelidad es una cuestion
que se relaciona con la moral, es decir, con la aplicacién del bien y el mal. Si obramos
desde el bien, y el otro cree en nosotros, seremos propensos a ser fieles al otro. Si
obramos desde el mal, y el otro cree en nosotros, se generara el caldo de cultivo para la
infidelidad.

El concepto de creencia también es extenso, aunque su mayor afectacion es la
conviccion en algo, que en el caso que nos ocupa es en otra persona. Se relaciona
intimamente con la esperanza, que, segin la RAE, significa «estado de &nimo que surge
cuando se presenta como alcanzable lo que se desea». Asi que, en el fondo, la fidelidad
se relaciona con la disposiciéon a que se cumplan nuestros deseos. Si pretendemos la

64



fidelidad de un esposo/a, pareja, amistad, jefe o companero de trabajo, vecino, votante,
hincha... deberemos observar que los deseos de ambas partes —basados en un
juramento, promesa, compromiso, contrato o palabra dada— se cumplan.

De este modo, ser fiel a otra persona significaria que nuestras acciones y
comportamiento cumplen los deseos de esa otra persona, y para que ello se cumpla
debe haber un «pacto» que quede claro entre las partes, cuyas expectativas generadas
a cada parte seran el fundamento de sus deseos y voluntades.

Si el pacto se incumple o si las expectativas no estan alineadas con los deseos, es cuando
una o ambas partes sentiran que la fidelidad no esta presente.

Llegados a este punto, se abren dos grandes cuestiones ante nosotros. Toda esta
concatenacion de definiciones y significados estan relacionados con el otro. Pero édebe
relacionarse la fidelidad solo con el otro? ¢o, por otro lado, la fidelidad también debe
ser con uno mismo? éSe puede pedir fidelidad al otro si uno mismo no es fiel a si
mismo?

Fidelidad hacia el otro

Desde una perspectiva cientifico-materialista, el otro se refiere a otra persona fisica.
Asi que todo lo expuesto anteriormente se aplicaria a la relaciéon de uno con su entorno.
Un club deportivo mantendra la fidelidad de sus seguidores siempre y cuando no
defraude sus deseos. Un matrimonio sera fiel mientras no se incumpla el pacto que se
han dado las partes. Un votante seguira siendo fiel a un partido politico si este cumple
con las expectativas que genera. La fidelidad estaria entonces siempre en relacién con
los deseos que pondria uno respecto a los demas.

No obstante, habria que apuntar aqui que, si uno no es fiel a si mismo, dificilmente
podra ser fiel a los demas. En este caso, ser fiel a uno mismo significaria que uno tiene
que cumplir sus propios deseos para con él mismo, es decir, cumplir aquellos deseos
que reconoce como coherentes con su propio compromiso interior. Si uno se
compromete a perder peso y para ello debe dejar de comer dulces y empezar a correr,
desde el momento que incumpla su propio compromiso estara dejando de ser fiel a él
mismo. Y por ello, partiendo de que la mayoria de seres humanos se quieren mas a ellos
mismos que a los demas, implicaria que el ser que fuera infiel a é]l mismo, muy
probablemente, también lo llegaria a ser con los demas.

Vayamos un paso mas alla. Desde la tradicion filoséfica, se coincide en que el ser
humano es algo mas que un ente psicologico y social. Se puede entender que la
composicion de un ser humano tiene diferentes entidades. La constitucion septenaria,
la cabala judia, el gnosticismo, el taoismo, la tradicién griega, la triformacion
antroposofica o la psicologia integrativa son algunos ejemplos del legado filosofico que
indican que el ser humano tiene una parte fisica, una etérica y otra parte espiritual. Sin
entrar ahora aqui en los matices de las diferentes estructuras mencionadas y
asumiendo, como hacen muchas tradiciones filosoficas y espirituales, que el ser humano
tiene una existencia mas alld de la realidad fisica y que pasa por miultiples
reencarnaciones en el plano terrenal, cabria la posibilidad de reflexionar mas
profundamente sobre la fidelidad de uno con uno mismo.

65



Si un ser, desde un punto de vista karmico, traza una hoja de ruta para su préoxima
encarnacion, pareceria adecuado decir que ser fiel a uno mismo implicaria cumplir los
deseos trazados en esa reencarnacion en el plano terrenal. Si en lugar de cumplir con
la hoja de ruta trazada —lo que también podria asemejarse al Dharma—, ese ser se
desviara, significaria que no esta siendo fiel a él mismo. El karma, en este caso,
devolveria a este ser a su senda. Por consiguiente, podria entenderse que el karma actaa
como una fuerza que nos empuja a ser fieles a nosotros mismos.

El deseo como fuerza fidelizadora

La tradicion etimologica de la lengua castellana indica que la palabra deseo proviene del
latin desidium, deseo erotico, que deriva del latin clasico desidia, entendido por
indolencia, pereza, asociado en la Antigiiedad al libertinaje, la voluptuosidad, conforme
a la doctrina moral de que la ociosidad es el incentivo de la lujuria. Y su uso semantico se
amplia si combinamos tradiciones etimologicas europeas con el influjo analégico del
verbo desiderare, ‘echar de menos, echar en falta, anhelar’. Un verbo que se compone de
sidus, sideris, ‘astro’, y sobre el que planea una hipétesis filologica sobre la que no hay
acuerdo unanime ni oficial, que podria significar originalmente ‘dejar de contemplar,
dejar de ver los astros’.

Lo mas aceptado seria, etimologicamente, entender el deseo como una falta, una
ausencia. Queremos y aspiramos a lo que no tenemos. Se podria asociar a un plano
material, mental, terrenal.

De este modo, si somos capaces de transformar el deseo, alejandolo de un plano
estrictamente mental para elevarlo a nuestra esencia como seres espirituales, nos
liberaria y nos conectaria con nuestro proposito como seres humanos, con esa hoja de
ruta anteriormente mencionada.

66



Deseo y espiritualidad

La tradicion teosofica nos indica que la mente de deseo piensa en funcién del placer y
del interés personal. Asi, el deseo, mental, nos atrapa, y de ahi nace el dolor. Por eso,
quienes viven unicamente de forma material estan destinados a sufrir. No se trataria
entonces de eliminar el deseo, sino de convertirlo en aspiracion, en fuego orientado
hacia el bien, hacia lo que trazamos nosotros mismos en un origen espiritual.

Plotino dice que, cuando el alma se identifica en exceso con el mundo material, el deseo
se distorsiona y se convierte en posesion o dependencia. Pero cuando el alma se purifica,
cuando desea reconocer su propia luz, el deseo se transforma en contemplacion.
Curiosamente, la etimologia de contemplacion proviene también del latin contemplatio,
accion y efecto de mirar con atencion, con base en el prefijo -con ‘todo, junto’, templum,
‘templo, lugar sagrado para ver el cielo’, més el sufijo -cién, ‘accidon y efecto’. De tal
forma que la hipotética relacion de «deseo» con dejar de ver los astros podria relacionar
la «contemplaciéon» con ver el cielo y, por afinidad, podriamos anadir, los astros.

El sabio griego afirma que el alma se eleva hacia aquello que ama, y en este viaje, el
deseo es el vehiculo de su ascension. Cuando el alma llega a contemplar la belleza
interior, el deseo se disuelve en contemplacion. Pasariamos de «dejar de ver los astros»
a «volver a verlos».

Como decia Spinoza, no es la ausencia de deseo lo que nos hace libres, sino comprender
sus causas, ya que entiende el deseo como la misma esencia del ser humano, «en cuanto
que se concibe determinada por cualquier afeccion suya a hacer algo». Por tanto, si nos
adentramos en la dimension plena del deseo y somos capaces de huir de las limitaciones
materiales —es decir, comprender que el deseo va mucho mas alla de querer cosas
materiales como viajar, un coche nuevo, una pareja perfecta, una noche loca, dinero—, el
verdadero control del deseo no viene de la represion moral (entendida como lo que esta
bien y lo que esta mal), sino de la unidad entre pensar, sentir y querer, tal como lo define
Rudolf Steiner.

Fidelidad al espiritu

Precisamente, el lema de la escuela Nueva Acrépolis es «pensar, sentir y actuar».
Cuando estos tres polos acttian en armonia, actuamos desde el espiritu libre. El deseo,
por tanto, no se niega, sino que se purifica a través de la conciencia. En palabras de
Steiner, «el acto libre es aquel en el que el deseo ha sido penetrado por la luz del
pensamiento».

Por tanto, controlar el deseo es elevarlo a conciencia. No hay libertad sin deseo, pero
tampoco hay libertad si el deseo domina. El punto de equilibrio es el acto libre. Cuando
el querer nace de la intuicion espiritual y no del impulso egoico, el ser humano se
convierte en creador de si mismo. La fidelidad es, entonces, fidelidad al espiritu.

La fidelidad es como un espejo del alma; los demés y también nosotros mismos
podremos ver en él nuestros sentimientos y nuestros pensamientos reflejados en
nuestras acciones cotidianas.

Vamos con un ejemplo. Si solo pienso (deseo) a otra mujer que no es la mia, por el
simple hecho de «pensarlo», eso ya deja una marca en nuestra alma y, de algin modo,

67



acaba trascendiendo a la realidad material que vivimos. De alguna manera, afectara a
mi personalidad y, por tanto, también a mi comportamiento. Si pienso en otras mujeres,
si las deseo en mi interior, puedo disimular ante los demas, pero tarde o temprano ese
impulso (en este caso, reprimido) que he escondido dentro de mi acabara saliendo de
una forma u otra. Y cuando salga, puede ser un auténtico drama.

Todo esto nos lleva a que, si el deseo esta en los cimientos de la fidelidad, basta con ser
fieles a nosotros mismos —a nuestra esencia, que es compartida con todos— para que
esa fidelidad también lo sea con el entorno (la pareja, la familia, el club de fatbol, la
politica...).

Si seguimos la tradicion filosofica, el verdadero sentido de la fidelidad no es obedecer
ni mantener una lealtad ciega, sino permanecer en coherencia con la esencia espiritual,
con lo que «somos» en el fondo.

Se puede entender que una brajula no lucha contra el viento, simplemente sabe donde
esta el norte. Imaginemos que vamos en una barca por el mar. El viento hay que
entenderlo como los deseos cambiantes, las emociones, las modas, los conven-
cionalismos. Todo lo relativo a «lo material». Pero la brajula interior, que representa
nuestra conciencia, apunta siempre hacia el norte, es decir, hacia la verdad del ser.
Cuando nos movemos fielmente a ese norte, podemos adaptarnos al viento sin perder
el rumbo. No luchamos contra el viento (el deseo), sino que lo aprovechamos. El viento
no es malo, es un medio para un fin.

Ser fiel, aqui, no es resistirse a la vida, sino navegarla desde un centro estable, donde el
deseo ya no es un impulso ciego (material y egocéntrico), sino una voluntad licida
(conciencia).

Conclusion

Respondiendo a la pregunta socratica de este articulo, nuestra reflexion sugiere que si
somos capaces de arrinconar el deseo en su naturaleza puramente mental y logramos
elevarlo a su naturaleza espiritual, no nos encontraremos en la bifurcaciéon de tener que
escoger a qué somos fieles, porque «seremos» aquello que debamos «ser», que es lo
unico a lo que deberiamos ser fieles.

Todo esto es muy sencillo de decir, pero muy complicado de aplicar. Como todo,
necesitamos entrenamiento, cada dia, para que nuestro pensamiento imaginativo lo
vaya interiorizando. No se trata solo de «entender» o intelectualizar todo esto, sino de
incorporarlo en nuestro interior para que se haga vivo y se manifieste en nuestro pensar,
sentir y actuar. Y es que, como dijo Goethe, «saber no es suficiente, también debemos
aplicar. Querer no es suficiente, también debemos hacer».

Bibliografia

Livraga, J. A. ¢Predestinacion o libre albedrio?

Plotino, Enéada VI, Sobre el Bien o el Uno.

Schopenhauer, A. (2004). El mundo como voluntad y representacion I.
Steinberg, D. La fidelidad, espejo del alma.

Steiner, R. (2002). Filosofia de la libertad.

Spinoza, B. (2000). Etica demostrada segiin el orden geométrico.

68



El Aatomo: la estructura de la materia

La preocupacion por conocer la estructura de la materia no es nueva. Muchas culturas
de la Antigiiedad mostraron gran interés por descubrir aquello que subyace bajo el
mundo manifestado. Una de las disyuntivas que siempre se barajo es si la materia era
finita y contaba con elementos constitutivos primordiales o si, por el contrario, era algo
continuo e ilimitado y el hombre podia considerarse suspendido entre dos abismos, el
de lo infinitamente pequeno y el de lo infinitamente grande.

Leucipo y Democrito de Abdera fundaron la escuela atomista en el siglo V a. C., y sus
escritos representan el primer testimonio que se conoce de la existencia de los &tomos.
Democrito nos habla de los atomos como elementos constitutivos de la materia,
indivisibles, invisibles por la pequeniez de su masa, cuyas diferencias no son cualitativas
sino solo en su forma y magnitud. Los &tomos determinarian el nacimiento y la muerte
de las cosas mediante su unidén y disgregacion, y la diversidad y el cambio de las cosas
mediante su orden y posicion.

Esta nocion estuvo olvidada durante muchos siglos por la predominancia de las ideas
de Aristoételes, quien afirmaba que la materia era continua, y como tal, podia dividirse
ad infinitum.

Fue Dalton quien rescat6 este concepto de los atomos en 1803 porque explicaba las
proporciones definidas que ocurrian en las reacciones quimicas. Por ejemplo, para
formar 44 gramos de di6xido de carbono (CO,) se necesitan 12 gramos de carbono por
cada 32 gramos de oxigeno, y esto es debido a que, por un lado, los pesos del carbono
y del oxigeno respectivamente son 12 y 16, y, por otro lado, se unen dos atomos de
oxigeno por cada uno de carbono. La materia estaba, por tanto, compuesta por
particulas elementales, y las reacciones quimicas eran intercambios entre esas

69



particulas. Desde entonces, poco a poco, se fue imponiendo la idea de su existencia,
considerandose particulas ultimas de la naturaleza e indivisibles; de ahi su nombre,
a-tomos, sin partes.

Sin embargo, a finales del XIX, con el descubrimiento de la radiactividad natural por
Becquerel y los estudios subsiguientes llevados a cabo por Marie Curie, se vio que los
distintos &tomos debian de guardar alguna relacion entre si, ya que se estaba dando la
transmutaciéon de los elementos de que hablaban los alquimistas medievales, y los
elementos radiactivos se desintegraban en otros elementos con propiedades quimicas
distintas.

Conforme se iban descubriendo nuevos elementos, los cimientos de la materia se hacian
mas numerosos, existiendo casi un centenar de componentes diferentes a partir de los
cuales la naturaleza producia toda su diversidad. La progresiva complejidad se
simplifico al descubrir el proton, el electron y el neutrdn, los tres componentes basicos
de todos los &tomos, por mas distintos que parezcan. Esto significa que los elementos
de la tabla periodica se diferencian unos de otros inicamente en el nimero de protones
y electrones que poseen, y los elementos radiactivos se convierten en otros distintos al
perder algunos de estos protones y electrones.

Thompson fue el primero en intuir que el &tomo estaba compuesto por otras particulas
elementales, descubriendo una de ellas, el electrén. Pero como todavia se creia que la
materia tenia consistencia, su modelo atomico era compacto, como si fuese una tarta
de nueces y pasas, donde tanto nueces como pasas, es decir, protones y electrones,
estaban juntos.

Es ya un clasico de la fisica el experimento de Rutherford, quien bombarde6 laminas
de oro con rayos de particulas alfa (protones) provenientes de material radiactivo. Lo

Trayectoria de los rayos

Polonio

b= o - e
Detalle

70



que él vio es que no todos los rayos atravesaban las laminas de oro, sino que algunos se
desviaban y otros incluso retrocedian. Para Rutherford fue la cosa mas increible que le
habia sucedido nunca. El mismo dijo: «Es como si disparando proyectiles de unos
400 mm a través de un papel, algunos rebotasen».

Apoyandose en los datos aportados por este experimento, confecciond un modelo del
atomo en el que, como si se tratase de un sistema solar, los electrones orbitaban
alrededor del nicleo donde estaban los protones, dejando una inmensidad de vacio
entre ambos. Asi quedaba explicado el hecho de que las pocas veces en que las particulas
alfa pasaban cerca o chocaban contra los nucleos serian repelidas, por interaccion
electrostatica entre protones.

Esta representacion planetaria del atomo ha perdurado, pero su interpretacion fisica
ha sido radicalmente modificada. Las leyes clasicas de Newton no podian explicar cbmo
se mantenian orbitando estos electrones a la vez que emitian radiacion electromag-
nética. Por tanto, hubo que desarrollar toda una concepcion matemaética nueva, que fue
llevada a cabo por hombres como Bohr, de Broglie, Heisemberg, Schrodinger, Pauli y
Dirac, y en donde se introdujo el concepto de discontinuidad aportado por Planck en
1900 y desarrollado por Einstein en 1905.

La fisica de finales del siglo XIX creia que habia llegado a explicar todo el mundo fisico
conocido, salvando algunos fenébmenos que, como la excepcion de toda regla, seguian
sin tener aclaracion. El universo constaba de una mezcla de materia y radiaciéon. La
materia, compuesta de particulas, se explicaba por las leyes de Newton y la radiacion,
de naturaleza ondulatoria, seguia las leyes de Clerk Maxwell, el cientifico que unifico la
electricidad y el magnetismo. Tal era la confianza en esa vision del mundo que Maxwell
mismo afirm6: «En unos pocos anos habremos determinado con una buena

71



aproximacion las grandes constantes de la fisica, y la inica ocupacion de los hombres
de ciencia sera ampliar las mediciones con un nuevo decimal».

Entre los fenomenos que las teorias existentes no explicaban se encontraba la radiacion
de un cuerpo negro, es decir, la relacion existente entre la temperatura que alcanza un
cuerpo al aportarle calor y la cantidad de radiacién emitida. Se suponia que, a mayor
temperatura, mayor cantidad de energia emitida, pero los resultados no encajaban con
esa suposicion. Max Planck consigui6 establecer una formula que lo explicaba, pero,
para ello, tuvo que asumir que la energia se trasmitia en forma de paquetes diminutos,
que él llamo cuantos, y que equivalen a 6,626 x 103+ julios/segundo, lo que desde
entonces se conoce como constante de Planck.

Como muchos cientificos antes que €él, que creian que la Tierra era el centro del universo
y consideraban el sistema heliocéntrico como un simple recurso para facilitar los
calculos matematicos, o como aquellos que consideraban la existencia de las moléculas
como algo irreal, que solo servia para explicar las leyes de las combinaciones quimicas
pero que no formaban parte de la estructura de la materia, también Planck reneg6 de
la idea de la discontinuidad de la energia que él mismo habia creado, y pas6 muchos
afnos intentando recalcular las formulas para eliminar esa constante.

Fue Albert Einstein quien, definitivamente, demostr6 que los cuantos tenian una
realidad como tal, durante la investigacion del efecto fotoeléctrico. Tampoco en este
caso se sabia por qué el choque de la luz con un metal provocaba que se desprendiesen
electrones, sin que hubiese una correlacion clara entre la intensidad de la luz y los
electrones arrancados, es decir, el voltaje detectado. Se observaba que habia longitudes
de onda largas, esto es, radiacion infrarroja, donde no se soltaban electrones, y otras
méas cortas —radiacion ultravioleta— donde se desprendian muchos, de manera
independiente a la intensidad de esa luz.

Si, como se creia, se trataba de la interaccion de una onda con la materia, debia ocurrir
algo parecido a lo que sucede cuando una ola de mar llega a la orilla y arrastra las
pequenas piedras de la playa. Por tanto, olas mas grandes (mas intensas) desplazaran
maés las piedras. Lo que sucedia es que las olas mas grandes desplazaban més cantidad
de piedras, pero todas hasta el mismo sitio, sin llevarlas més lejos. Y eso era muy
intrigante.

Tras reflexionar sobre el fenomeno, Einstein demostro, no que la energia de la luz se
trasmitia de forma discontinua, sino que ella misma era discontinua, es decir, que la
luz estaba compuesta de pequeiias particulas llamadas desde entonces fotones. Para
que la luz arrancase mas electrones, no se trataba de hacer que las ondas tuviesen méas
intensidad, sino cambiar la frecuencia de las mismas, ya que los fotones de mayores
frecuencias tienen mas energia, mientras que, a mayor intensidad de luz, hay mas
fotones, pero todos poseen la misma energia.

Con los descubrimientos de Einstein, la perplejidad de la comunidad cientifica fue en
aumento: la luz no solo era discontinua, sino que adema4s era a la vez una onda y una
particula.

La representacion del atomo se enriqueci6 con esta idea de discontinuidad, y asi el
modelo que propuso Bohr en 1913 introducia 6rbitas estacionarias, es decir, los

72



electrones no podian estar en cualquier sitio sino solo en unas zonas determinadas, en
donde estaban estables y no emitian energia, siendo el paso de una 6rbita a otra lo que
provocaba que se dieran los fenémenos radiantes.

De Broglie fue mas alla al ampliar la idea de la dualidad onda/particula a la materia. Si
la luz, que es una onda, se comporta a veces como una particula, épor qué no suponer
que protones y electrones, que son particulas, puedan comportarse también como
ondas? Efectivamente, asi fue. Los experimentos le dieron la razén. Y a partir de esta
concepcion, Schrodinger cred la interpretacion matematica que explicaba este hecho,
donde las orbitas pasaban a ser nubes de densidad electrénica, u ondas de la
probabilidad de encontrar al electron.

A pesar de la deslocalizacion, la posicion de un electrén en un atomo puede ser acotada,
y viene definida por tres nimeros llamados cuanticos (n, [, m) que se derivan de la
ecuacion de Schrodinger, y por el espin (s), un concepto que mide el impulso angular
interno del electron y que puede tomar tinicamente dos valores, Y2 y -Y2. Solo le faltaba
a Pauli enunciar su principio de exclusion, y a Heisenberg su principio de
indeterminacion para que los fundamentos de la fisica atomica estuviesen definidos.

El principio de exclusion dice que en un atomo no puede haber dos electrones con los
mismos numeros cuanticos, esto es, ocupando la misma area, y que aunque un orbital
puede albergar dos electrones, estos deben tener espines opuestos.

El principio de indeterminacién, por su parte, dice que es imposible determinar
simultdneamente de un modo preciso dos magnitudes complementarias, por ejemplo la
posicion y la velocidad de movimiento, no por problemas con los aparatos de medida,
sino que se trataria de una caracteristica intrinseca del mundo atémico. Por tanto, no
tiene sentido hablar de orbitas electronicas, porque no se puede conocer al mismo tiempo

73



la posicion y velocidad de un electron, que es lo que define una trayectoria. Por ejemplo,
para determinar la posicion de un electrén, deberiamos utilizar luz de longitud de onda
corta, que no produce fenémenos de difraccion, pero, al ser de alta frecuencia, le aportara
al electron parte de su alta energia, con lo que su velocidad quedara indeterminada. Si
empleamos longitud de onda larga, la cantidad de movimiento del electréon no cambia,
pero se producen fenémenos de difraccion y queda indeterminada la posicion del electron.

Poco a poco, gracias a los experimentos llevados a cabo en grandes instalaciones que lo
que provocan es la aceleracion de particulas, se fue viendo que las particulas elementales
no eran tales, y que existen nuevas particulas subatomicas como componentes basicos
del &tomo. La nueva estructuracion significa una nueva vuelta hacia la complejidad. Sin
embargo, con la reciente atencién que se le esta otorgando a la teoria de las
supercuerdas, se aprecia un regreso hacia la idea de una gran simplicidad de la materia,
abogando por una tnica sustancia o «cuerda» como su componente exclusivo, que
simplemente tendria diferentes modos de vibracion.

La fisica actual ya no considera como algo separado materia y energia; por tanto, su
clasificacion de las particulas incluye aquellas con masa, que nosotros considerariamos
materiales (Ilamadas fermiones, en honor a Enrico Fermi) y aquellas que no tienen
masa, sino que tan solo transmiten fuerzas y que para nosotros son algo irreal, més bien
«entes virtuales» (llamadas bosones, en recuerdo de Satyendranath Bose).

Los fermiones se dividen en leptones y quarks. El nombre de lepton deriva del griego y
significa ‘delgado’, haciendo referencia a su poca masa, mientras que el término quark
procede de un pasaje de la novela de James Joyce El despertar de Finnegan, en un
intento de buscar denominaciones originales. Mientras que los leptones se encuentran
aislados, los quarks aparecen siempre unidos formando pares o triadas.

74



Hay seis tipos de leptones, llamados electron (e), neutrino del electron (ve), muon (u),
neutrino del muon (vu), tauén (t) y neutrino del tauén (vt), siendo los mas estables el
electron y el neutrino del electron. Los quarks, que, de manera simbolica, se consideran
«sabores», se denominan en inglés up (u), down (d), charm (c), strange (s), top (1) y
bottom (b), y ademas se subdividen cada uno de ellos, en funcién de su carga de «color»,
en rojo, verde y azul, si bien dicha denominacién es, una vez mas, metaforica. Los
quarks estables en la naturaleza son el up y el down, constituyentes de protones y
neutrones.

Por si esto fuera poco, todas las particulas tienen su antiparticula, en presencia de la
cual se desintegran, y ademaés, de la «<nada» pueden surgir nuevas particulas. Por
ejemplo, rayos gamma de alta energia pueden dar nacimiento a un electréon y un
positron, asi que la conversién de masa en energia y viceversa en el mundo de lo
pequenio es un hecho frecuente.

Otro concepto que amplio sus significados con la llegada de la fisica atémica fue la
definiciéon de fuerza. Mientras que para la fisica newtoniana la fuerza es toda causa
capaz de producir deformaciones sobre un cuerpo, ponerlo en movimiento o cambiar
su velocidad, a nivel atémico se convirti6 en la causa de todo cambio, reaccion, creacion
o desintegracion. Asi, se empez6 a hablar de interacciones mas que de fuerzas,
estableciéndose las cuatro fundamentales:

* Interaccion gravitatoria: la menos intensa de todas, conforma las estrellas, planetas 'y
galaxias.

* Interaccion nuclear débil: la mas dificil de comprender, causante de la conversion de
un neutrén en un protéon y viceversa. Afecta a los neutrinos.

75



* Interaccion electromagnética: responsable de las combinaciones quimicas, de los
enlaces y la formaciéon de moléculas. Al igual que la gravitatoria, es de largo alcance,
disminuyendo con el cuadrado de la distancia.

* Interaccion nuclear fuerte: responsable de la existencia de los nticleos de los atomos.
Estas fuerzas se transmiten gracias a los bosones, de los que existen distintos tipos:

* Foton: transmite la fuerza electromagnética, es decir, la interaccion entre particulas
cargadas.

* Gluon: transmite la fuerza fuerte o cromodinamica, que es la interaccion entre los
quarks, particulas con carga de color.

* Weakon: transmite la fuerza débil, relacionada con la desintegracion y emision de
particulas desde ntcleos de &tomos.

* Graviton: transmite la fuerza de gravedad. Esta particula todavia no se ha aislado.

Tanto las particulas subatémicas como las fuerzas, a excepcidon de la gravedad, se
incluyen dentro de un modelo fisico llamado modelo estandar.

Hasta ahora, se han descubierto méas de un centenar de particulas diferentes en los
aceleradores y su niumero va en aumento. De nuevo, los cientificos sienten que es una
cifra demasiado grande como para formar el basamento de la Realidad.

76



La teoria de las supercuerdas se perfila, por tanto, como esperanza de encontrar la
sencillez perdida. Es una teoria que combina la relatividad y la fisica cuantica de un
modo elegante e intuitivo. En vez de considerar la fuerza como intercambio de
particulas, la explica como una propiedad del espacio. Entiende la realidad de una forma
geomeétrica y considera la existencia de una tnica sustancia, la supercuerda, con un
tamano de 103 cm, que se «transforma» en todo el espectro de particulas conocidas
segun sea su modo de vibracion. Ademas, esta teoria consigue explicar la gravedad:
cuando la supercuerda se mueve en el espacio y en el tiempo, separandose y
reuniéndose con otras cuerdas, fuerza al espacio-tiempo que lo rodea a curvarse, tal
como las ecuaciones de Einstein predicen.

Sus inconvenientes son que no puede demostrarse la existencia de las cuerdas debido
a su pequeno tamano (el radio de un ntcleo atomico, que mide 1073 cm, es
inmensamente grande en comparaciéon) y que establece la existencia de diez
dimensiones en vez de las cuatro que conocemos. Esta idea no es tampoco nueva
porque, por ejemplo, en el Sepher Yetzirah de los hebreos, y en los escritos de los
pitagoéricos ya se hablaba de diez planos de la manifestacion. Para explicar adénde
fueron a parar las restantes dimensiones, se postula que en el momento del big bang
seis de las diez dimensiones se doblaron y colapsaron, mientras que las otras cuatro se
expandieron rapidamente. De alguna manera, nuestro universo se expandi6 a expensas
de un universo paralelo que se redujo a nivel microscopico.

Alavista de los avances de la fisica atdbmica, podemos afirmar que la materia ha perdido
la consistencia que tenia. Ya no es algo solido, algo que se pueda medir, pesar, tocar, ni
siquiera es algo que se pueda transformar en energia, como la famosa formula de
Einstein nos dice, sino que ella misma es pura energia. La definicién matematica de las
particulas subatémicas conocidas implica que no es que estén hechas de energia sino
que SON energia.

Ahora mas que nunca recordamos esa idea de Maya que mencionan los hindies, de la
ilusion de los sentidos, del juego enganoso del universo manifestado, que se transforma
continuamente y no tiene una REALIDAD verdadera.

El misterio ha vuelto a hacer aparicion.

Bibliografia

¢Qué es la vida? Erwin Schrodinger. Tusquet editores, 1944.

Cuestiones cuanticas, editado por Ken Wilber, Kairoés, 1984.

El cantico de la cuantica, éexiste el mundo? S. Ortoliy J. P. Pharabod. Gedisa Editorial,
1984.

El espiritu del atomo, P. C. W. Davies y J. R. Brown. Alianza Editorial, 1986.

Historia del tiempo, Stephen Hawking. Editorial Critica, 1988.

Investigacion y Ciencia, Temas 31, «Fendmenos cuanticos», 2003.

Investigacion y Ciencia, Temas 43, «Fronteras de la fisica», 2006.

Mecanica cuantica, Pau Artis y Ramon Crehuet. Editorial Océano, 2001.

77



-y

'Cinta Bafteno Jard

El fil6sofo autodidacta de Ibn Tufail, hispanizado como Abentofail, es fruto del
momento de gran esplendor del pensamiento musulman en la peninsula ibérica.

Al-Andalus, un foco de luz

Durante ocho siglos, del 711d. C. hasta el siglo XVI, el mundo arabe-islamico dejé una
profunda y duradera huella en al-Andalus. Una vez consolidado el emirato de Cérdoba,
comenzaron a desarrollarse lo que los musulmanes llamaban las «ciencias antiguas»,
que eran todas aquellas que no se correspondian con las «ciencias arabes islamicas»,
ya que estas se centraban sobre todo en la religion, el derecho, la lengua y la literatura.

Sera durante los siglos IX y X cuando al-Andalus alcanzara su maximo esplendor, dando
lugar a un importante y fuerte empujon a lo que modernamente hoy conocemos como
las STEAM, siglas en inglés de ciencia, tecnologia, ingenieria, arte y matematicas,
ademas de a la literatura y a la filosofia arabe, llamada falsafa.

Los hispanomusulmanes de al-Andalus hicieron suyas las ensefianzas filoséficas greco-
orientales, y, como dice el profesor de filosofia Ramoén Sanchis, «las enraizaron en su
fructifera imaginacion y creatividad».

Gracias a ello resurgieron de nuevo la medicina, la farmacopea, las matematicas, la
arquitectura, la astronomia, la geografia, la historia y, destacando, la quimica y la
alquimia, cuyos nombres proceden del arabe. Todo ello unido a una filosofia y literatura
propias, que al igual que en el resto de las ciencias, dieron grandes nombres y también
grandes frutos que han quedado para la posteridad, como por ejemplo, las grandes
aportaciones en medicina de Avicena.

78



Y es que los grandes nombres de esta época, como Avicena, Averroes, Ibn Arabi, Ibn
Tufail..., al igual que ocurrira con los grandes nombres del Renacimiento europeo siglos
mas tarde, eran seres humanos multidisciplinares: médicos, astronomos, fildsofos,
poetas, arquitectos...

Los conocimientos de al-Andalus se transmitieron hacia los cuatro puntos cardinales
influyendo y dando luz al pensamiento en otros lugares, sumergidos en una cruda Edad
Media. Sus escuelas de traductores y grandes bibliotecas, como la de Cérdoba y la de
Medina Azahara, que resguardaban el saber como antafio habia hecho la gran biblioteca
de Alejandria, atraian a viajeros de todos los origenes, facilitando el intercambio y
esparciendo el conocimiento.

Ibn Tufail y la falsafa
Ibn Tufail naci6 a principios del siglo XII en Guadix (Granada).

Como hombre de su época, fue multidisciplinar: médico, filosofo, matematico y poeta.
Contemporaneo de Avicena y Averroes, de quien se dice que era amigo, particip6 en la
vida cultural, politica y religiosa de la corte de los almohades en Granada.

Principalmente, es conocido por su obra El fil6sofo autodidacta, que es un compendio
de las multiples disciplinas a las que el autor se dedico, y a través de ellas se centra en
el problema de la union del entendimiento humano con Dios, punto central de su
filosofia y tema clave de la filosofia o falsafa arabe.

¢Filosofia arabe? Si, filosofia arabe o falsafa.

Como nos explica Ramén Sanchis en su libro Al Andalus, puerta del pensamiento
clasico en Europa, la falsafa, como expresion de conocimiento, tuvo en la cultura arabe
una duracion limitada, de apenas unos tres o cuatro siglos, del siglo IX al XII d. C.

La falsafa dista del concepto occidental de filosofia, ya que no es una via racional de
comprension de las grandes verdades o un mero ejercicio especulativo, sino un camino
profundo, vivencial e intuitivo hacia la bisqueda de la verdad, mucho mas cercano a la
concepcion clasica de la filosofia. Por este motivo, es dificil distinguir, en el pensamiento
musulman, entre falsafa (filosofia) y hikmat ilahiya (teosofia), entendida la teosofia
como el conocimiento de la divinidad a través del desarrollo profundo y la iluminacion
interior. De aqui que muchas veces se confunda a los fil6sofos arabes con los sufis y
viceversa.

En este ambiente surge El filésofo autodidacta, considerada una importante obra de
filosofia, con una gran influencia en la literatura arabe, persa y europea. Seguramente
estamos hablando de la segunda obra arabe més traducida después de Las mil y una
noches. Personajes como Tarzan o Mowgli estan inspirados en Hay, el protagonista de
nuestra obra. Realmente esta maravillosa obra es fruto de su época.

Revelacion y pensamiento filosé6fico:
dos caminos de conocimiento de la verdad

Si nos vamos més alla de al-Andalus y la falsafa, lo que preocupa al pensador de aquella
época, fuera cual fuera la religion, era el conocimiento que se genera a través de la

79



revelacion y el pensamiento filoséfico, que plantea el conocimiento por la reflexion de
los fendbmenos que se pueden constatar.

Los dos caminos de conocimiento, la revelaciéon y el pensamiento filosofico, tienen en
comun el desvelamiento de la realidad interna y propia del ser, lo que Ibn Tufail llama
VERDAD.

La verdad de Ibn Tufail no es la verdad inmediata que queremos hoy en dia, es la verdad
profunda, la verdad como lugar y esencia del ser, que hoy hemos olvidado, como nos
recuerda Raimon Arola en el prologo del libro.

La verdad se identifica con Dios, con el Ser Superior, centro de toda la existencia, Ser
de Seres. Toda la reflexion de Ibn Tufail se basa en la busqueda de la verdad, en la
busqueda del origen de la existencia, y va méas lejos atin, porque no solo busca conocer
este punto, sino probarlo.

Y como nos dice el propio Ibn Tufail sobre El fil6sofo autodidacta:

Hemos, pues, juzgado oportuno ofrecerles una ligera resefa del secreto de los secretos, para
atraerles del lado de la verdad (...). Con todo, no hemos dejado los secretos que hemos
confiado en estas cortas paginas sin un débil velo que sera prontamente rasgado por aquel
que sea digno de ello, y que resultara muy tupido para quien no merezca pasar adelante, de

tal modo que sera incapaz de atravesarlo (...).

¢Quién es el filésofo autodidacta?

Su nombre es Hay Benyocdan, que en arabe significa ‘el viviente, el hijo del Vigilante’.
Para los musulmanes, el Vigilante es el ser supremo, siempre despierto y atento, porque
no necesita reposo.

80



El origen de Hay es incierto. Hay quien dice que fue abandonado en una isla solitaria,
como otros tantos relatos de la historia de la humanidad, y otros que nacié sin procreacion
de una extrana suerte de circunstancias que se dieron en la isla solitaria. Sea cual sea su
origen, la cuestion es que Hay crece solo en la isla solitaria donde de pequeno es
amamantado y criado por una gacela, hasta que a los siete afios la gacela muere.

Curiosamente, Ibn Tufail nos va contando la vida de Hay mediante septenarios. Si
tenemos en cuenta lo que se conoce como constituciéon septenaria —la concepcién sobre
el ser humano que tenian las antiguas civilizaciones que hoy se pierden en la historia,
que conciben al ser humano compuesto por una especie de siete motores o vehiculos
que animan al ser viviente—, podriamos decir que la vida de Hay, o la evolucion de Hay,
es un recorrido por estos siete vehiculos de la antiquisima constitucion septenaria del
ser humano. Los cuatro vehiculos inferiores constituyen la personalidad humana, la
vestidura, aquello que nace y muere y es distinto para cada ser: fisico, energético,
emocional y mente concreta. Y los tres vehiculos superiores, la triada, constituye aquello
indiviso a lo que no le afectan los cambios, ni la vida, ni la muerte. Se trata del ser, lo
que ha sido, es y sera siempre: mente espiritual, intuicién y voluntad.

Los primeros cuatro septenarios de la vida de Hay

Hay, tras la muerte de su «madre-gacela», se desespera y busca la causa preguntandose:
«éQué es lo que tenia mi madre que ahora no tiene y que le impide vivir?». Como
exteriormente no ve nada, abre el cuerpo y al final llega al corazon, e intuye que es el
centro vital sin cuyo impulso no existe la vida.

Hay tiene siete afios cuando pierde a su madre. Es a partir de este momento cuando
empieza el proceso de conocimiento de la naturaleza que le llevara a conocer la realidad
ultima del ser, la verdad primera y causa de todos los fendomenos, hasta convertirse en
el fil6sofo autodidacta.

Este proceso de conocimiento de la naturaleza se basa en el sistema aristotélico de
categorizacion de la realidad y sus fen6menos, pero no basado en la razon, como
principio y fundamentacion del ser, sino mediante la pura observacion de la realidad
con el sentido comn, el raciocinio y la curiosidad de un ser en solitario, sin ningun tipo
de influencia ni revelacion.

Durante este primer septenario, Hay no se ha tenido que preocupar de nada. Si tenia
hambre, sed, frio o calor, su «madre» se ocupaba de todo: un simple llanto o gemido
del pequefio y ella estaba alli para cuidarle. A partir de ahora debe espabilarse, y es muy
bonito ver como va escalando por la constitucion septenaria.

En los siguientes tres septenarios, Hay se centra en la observacion de todo lo que le
rodea. Con la observacién franca y atenta de la realidad, ayudado por el instinto de
supervivencia, va descubriendo las diferencias entre él, los minerales, los vegetales y
los animales.

Se da cuenta de que, pese a las enormes desventajas fisicas que tiene respecto a otros
animales y que lo sitian en inferioridad de condiciones ante las adversidades climéaticas
o el conseguir comida, tiene algo que lo diferencia, que le permite suplir esas desventajas
con elementos que va construyendo con sus manos.

81



Al mismo tiempo que descubre las diferencias, también va concienciando lo que
comparte con los distintos reinos existentes en la naturaleza.

Por un incendio en la isla, debido a causas naturales, descubre el fuego fisico, simbolo
del fuego mental. Percibe, sin saberlo, esa chispa divina que nos legd Prometeo a los
seres humanos, «robandosela» a los dioses y por lo cual fue duramente castigado.

Hay, fascinado por la bondad de sus efectos y de su poder, se da cuenta de que lo que
le faltaba al corazon de su madre-gacela, el calor de la vida, debia de ser de la misma
sustancia que el fuego.

Hasta el descubrimiento del fuego, todo su aprendizaje fue para encontrar su lugar
«fisico» en la isla solitaria y sobrevivir. Pero el fuego le permitira acabar de desarrollar
su personalidad, tomar conciencia de lo perecedero y corruptible y de la variedad de
las formas.

Entiende que es mas importante lo que comparte con los minerales, vegetales y resto
de animales que lo que lo diferencia de ellos. La comprension de esto empieza a
hacérsele mas y mas fehaciente, ddndose cuenta de que todo participa de una misma
cosa, de la cual él también participa. Empieza a intuir la existencia de algo eterno, no
sujeto a los cambios.

Descubre el alma sensitiva de los animales, el alma vegetativa de los vegetales y la forma
y naturaleza de los cuerpos inanimados, llegando a considerar la creaciéon como una
unidad. Empieza a atisbar la idea de un Agente voluntario creador de todos los cuerpos
sujetos a la generacion y a la corrupcion.

82



Como nos dice Avicena: «Cuando la voluntad del hombre llega a ciertos términos y se
ha ejercitado hasta cierto punto, preséntanse a él ciertos destellos, vislumbres
procedentes de la luz de la Verdad».

Los tres ultimos septenarios de la vida de Hay

El fuego le alumbra ese hilito de oro llamado en sanscrito Antakharana, que une su
personalidad, forjada durante sus cuatro primeros septenarios, con la realidad interna
y propia de su ser.

Asi, al final de sus veintiocho afios, entramos en la triada de la constitucion septenaria.
Su mirada se dirige hacia arriba. Ahora sus observaciones se centraran en la béveda
celeste.

Observando el curso de los astros llega a la conclusién de que el orbe celeste es también
una unica cosa y que todos los seres anteriormente estudiados —minerales, plantas,
animales— y él mismo, constituidos por los cuatro elementos (tierra, agua, aire y fuego),
también forman parte del orbe celeste. Adquiere la evidencia de que todas las cosas del
mundo son una sola cosa, una UNIDAD, y confirma la necesidad de la existencia de un
Agente voluntario creador de todo.

Entonces le surgieron muchas dudas sobre la creacion del mundo: «éera una creacion
del no ser o era un ser que no habia dejado de existir?». Llega a la conclusion de que da
igual como se haya creado el mundo, ya que en cualquiera de los dos casos existe la
necesidad de un Agente creador. «Asi pues, todo el mundo es causado y creado por este
Agente cuyo mandato, cuando desea una cosa, consiste en decir: Sea; y es (...)».

Comprende lo que en la filosofia hinda llaman la respiracion de Brahma: el Manvantara,
cuando el espiritu se expande (espiracion) y el Pralaya, cuando el espiritu se retrae
(inhalacion).

Asi, a sus treinta y cinco afos, llega al fin de su quinto septenario. En este punto
comprende que este Agente (o Dios) esta en todas las cosas y todas las cosas estan en
ElL

En este momento habia arraigado tanto en él la idea de un Agente creador que su
corazoén se olvidé del mundo inferior y sensible, y se uni6 al superior e intelectual.

Cada vez tiene mas necesidad de atrapar esos destellos de la luz verdadera, y su anhelo
por llegar a ella cada vez se hace mayor. iDebia saber como mantenerse en esos destellos
de luz!

Asi que, primero, quiere averiguar por qué medios ha conseguido la noticia de ese
Agente creador. Descarta que sea a través de sus sentidos: vista, oido, tacto y gusto, ya
que ellos solo alcanzan el mundo sensible. Busca en su interior y constata que este
conocimiento le ha venido de su propia esencia. Entonces se cuestiona si su noble
esencia puede corromperse y llega a la conclusién de que no es corruptible, porque no
pertenece al mundo sensible.

Vuelve a observar el mundo sensible y confirma que los otros seres vivos de su alrededor
no son conscientes de aquel Ser, ni se sienten atraidos hacia El, aunque también forman
parte de El.

83



Eleva su mirada hacia los astros y se percata de que ellos si que tienen conciencia de
ese Ser. Sus movimientos regulares, el orden que siguen, su luz, entre otras cosas, se lo
corrobora. Asi llega a la conclusion de que comparte el conocimiento de este Ser con
los astros.

Comprende que su naturaleza es doble: corruptible como ser sublunar con cuerpo; y
eterna como ser celeste, al compartir el conocimiento del Ser con los astros. Advierte que
el mantenerse en la parte celeste requiere mucho esfuerzo, pero esta dispuesto a ello:

Debe cuidar de su cuerpo y atender a sus necesidades del mundo sensible, aunque es
consciente de que estos reclamos del cuerpo lo distraen de la visién del Ser. Para ello
decide darle al cuerpo lo suficiente para la subsistencia y seguridad. No puede
despreciar el cuerpo porque ha sido creado con algin fin.

Debe imitar el comportamiento de los cuerpos celestes. Para ello, por un lado, dispone
su animo para ayudar a cualquier vegetal o animal atormentado por la necesidad; y,
por otro, requiere conservar su persona en una continua pureza.

Debe asemejarse al Ser, abstrayéndose de su esencia y de todas las demaés, para ver al
Ser Uinico, vivo y permanente.

Se ejercita en estas tres acciones hasta al final de su séptimo septenario. Cada vez le
cuesta menos llegar a las visiones del Ser Gnico y verdadero, logrando un estado de
misticismo que le proporciona gran alegria, y que cada vez se mantiene mas en él.

Compartir la joya

Fue entonces cuando conoci6 a Asal, un seguidor de alguna secta de algiin antiguo
profeta, que fue a la isla solitaria de Hay para aislarse del mundo y llegar al misticismo,
a la experiencia directa e inmediata de Dios.

Establecieron amistad. Asal le ensefi6 a hablar; asi, Hay pudo explicarle sus experiencias
de conexién con el Ser verdadero, separadas de la civilizacion y de toda revelacion.

Asal quedo perplejo, porque todo lo que Hay le explicaba coincidia con su ley (el Coran),
con los mandamientos de su Dios. Se le abrieron los ojos del corazén y se le iluminé la
inteligencia haciéndosele mas asequibles los métodos de la interpretaciéon mistica.

Después, Asal le explico a Hay su mundo y el Coran. Hay tampoco encontro
discrepancias. Lo Gnico que no le terminaba de gustar a Hay era el uso excesivo de
simbolos y parabolas, que para él eran distracciones del fin altimo.

Con la concordancia entre lo que le habia sido revelado a Asal y lo que Hay habia
experimentado, Ibn Tufail quiere demostrar que la VERDAD —el absoluto o Dios—,
conocida mediante la revelacion o mediante la filosofia, es la misma.

Y sigue la historia

Aligual que el ser humano que sale a luz en la caverna platonica y vuelve a entrar a ella
para liberar a sus companeros, Hay tiene la necesidad imperiosa de ir a la isla vecina
para demostrar a sus congéneres la posibilidad de llegar a lo que él ha llegado. Y aunque
Asal le advierte que no todos los seres humanos estan preparados para ello, es tal el
impetu de Hay que le convence para volver con €l a la civilizacion.

84



Hacen el intento, pero Hay se da cuenta de que la verdadera vida intelectual, filosofica
o la vida religiosa, no se puede dar en una sociedad que practica una religion reducida
a ritos formales y al cuamplimiento meramente externo e hipocrita de las leyes religiosas.

Es admirable —y a la vez triste— ver como Hay, con una loable humildad e inmensa
grandeza de corazdn, se disculpa ante aquellos que no lo han sabido entender.
Comprende que ha sido muy osado al querer desvelar la verdad al resto de seres
humanos cuando no todos estamos preparados para ello, como ya le advirtiera Asal.

Asi que, Hay y Asal retornan a la isla solitaria para recuperar el estado de la sublime
contemplacion.

Y esta es la historia de Hay, Asal y algiin otro personaje no mencionado: «ejemplo para
los avisados, consejo para los que tienen corazon y prestan oido, pues él es testimonio».

Bibliografia
El fil6sofo autodidacta. Abuchafar Abentofail. Ediciones Obelisco.

Al Andalus, puerta del pensamiento cldsico en Europa. Ramén Sanchis. Ediciones
Almuzara.

85



S ECFINGE

conocimiento - reflexion - didlogo

www.revistaesfinge.com



